
79

Revista Onoba
2024, Nº 12, 79-108

ISSN: 2340-3047
https://doi.org/10.33776/onoba.vi12.7933

La búsqueda de objetos robados (Doce Tablas, 
tab. I. 20; VIII. 15 A). Contexto etnológico, 

histórico y jurídico de un misterio 
The search for stolen objects (Twelve Tables, tab. I.20; VIII. 15 A). 

Ethnological, historical and legal context of a mystery

Resumen
El contenido de las Doce Tablas, de mediados el 

siglo V a. de C.,  constituye un texto muy inseguro, 
defectuoso y de valor muy desigual, como 
documento jurídico que fue reflejo de la Roma de 
ese período y anterior. Por la escasa y ambigua 
información que nos ha llegado, el asunto del robo 
y sobretodo, la búsqueda de los objetos robados, 
apenas resumido en los dos términos que sobre ello 
nos ha llegado, - lance et licio ,- fue ya un enigma 
para la sociedad romana posterior, y ha seguido 
generando abundante controversia y bibliografía 
desde hace más de un siglo. Creemos que analizar 
los problemas de transmisión y ampliar el contexto 
histórico, geográfico y cultural, a otras culturas 
tanto antiguas como primitivas actuales, puede 
servir para obtener una visión más aproximada del 
significado de aquel mandato arcaico.

Abstract
The content of the Twelve Tables - middle of the 

5th century BC. of C. -, constitutes a very insecure, 
defective text and of very unequal value, as a legal 
document that was a reflection of the Rome of that 
period and before. Due to the scarce and ambiguous 
information that has reached us, the matter of the 
robbery and, above all, the search for the stolen 
objects, barely summarized in the two terms that 
have reached us about it, - lance et licio, - was 
already an enigma for the later Roman society, and 
has continued to generate abundant controversy 
and literature for more than a century. We believe 
that analyzing the problems of transmission 
and expanding the historical, geographical and 
cultural context to other cultures, both ancient 
and primitive today, can serve to obtain a more 
approximate vision of the meaning of that archaic 
mandate.

J. Muñiz Coello
Universidad de Huelva

Palabras clave
lanx, licium, furtum, Doce Tablas, Roma 

Arcaica.

Key words
lanx, licium, furtum, Twelve Tables, Archaic 

Rome. 

Recibido: 20/03/2024
Revisado: 06/06/2024

Aceptado: 08/06/2024
Publicado: 22/11/2024

coello@uhu.es



80 La búsqueda de objetos robados (Doce Tablas, tab. I. 20; VIII. 15 A). Contexto etnológico ...

Revista Onoba, 2024, Nº 12 https://doi.org/10.33776/onoba.vi12.7933

1. El robo en la sociedad primitiva
Una comunidad como la romana del siglo V 

pudo tener puntos en común con algunas de las ac-
tuales comunidades primitivas. Pueden resultar su-
gerentes algunas características observadas por los 
etnólogos en estas últimas respecto de sus nociones 
de la propiedad y el hurto. De estas observaciones 
se deduce que en la comunidad primitiva el derecho 
de propiedad existe sólo sobre los bienes de primera 
necesidad, y ese derecho a su vez carece de efecti-
vidad si no hay incentivos que lo hagan posible. De 
forma que a veces es necesario que los dirigentes de 
la comunidad apliquen un cierto nivel de coerción 
como incentivo que, sumados a otros, consigan que 
ese derecho se reconozca (Benson, 1989, 6). 

Los bienes considerados de primera necesidad – 
ropas, armas, reses y cosas así – son consustancia-
les a la persona que los posee y se consideran una 
prolongación de la personalidad de quien los viene 
usufructuando. De modo que en ese tipo de comu-
nidades los robos y castigos van siempre referidos 
a la apropiación de bienes básicos, definitivos y 
definitorios de la economía que es propia del gru-
po para su subsistencia. En este contexto la pena 
general impuesta al ladrón es la devolución de lo 
robado, junto a sanciones compensatorias. Por otro 
lado no debemos olvidar que en muchas comuni-
dades primitivas, el ladrón carece del estímulo que 
supone la lógica pretensión del disfrute de los bienes 
robados, ya que el autor está sometido a las normas 
que son propias de la tribu. Esto es, no puede hacer 
uso del producto dentro de su comunidad, porque 
allí todos conocen lo que tiene y pertenece a cada 
uno, y de inmediato quedaría señalado como autor, 
y fuera de aquella, tampoco porque los vecinos o 
son directamente hostiles o el ladrón queda sin pro-
tección y expuesto al tratamiento dado al intruso o 
extranjero1.  

 Decíamos supra que la sanción por el robo in-
cluía tanto la restitución como la compensación. 
Como el derecho de propiedad es de los derechos 
más arraigados, básicos y primordiales, todo cuan-
to entorpezca, perjudique o vulnere la posesión y 

1  Para evitar la primera situación el comentarista Gayo 
escribía que era frecuente que el ladrón intentara llevar los 
bienes que había robado en una ciudad, a otra ciudad o pro-
vincia, Gayo, III. 184. El robo iba contra la ley natural y las 
leyes de los pueblos y ciudades, pues no era lícito apetecer 
lo ajeno y tomar para si lo que usurpare de otro, ya que 
tal conducta suponía la aniquilación de la sociedad humana, 
Cic. de off. III.5.21-23.  

disfrute de los bienes a sus dueños está severamente 
contemplado en los códigos morales individuales 
y comunitarios, y las sanciones establecidas son 
proporcionales a los principios quebrantados. Los 
castigos establecidos para los autores responden al 
valor que cada comunidad otorga al dominio y po-
sesión de los bienes afectados, y a la estimación de 
los bienes individuales frente a los colectivos.

Veamos algunos ejemplos. Entre los Nuer del 
antiguo Sudán, pueblo básicamente pastor, la escala 
de compensaciones para los objetos robados varía 
según su rareza y dificultad en reemplazarlo. Siendo 
el ganado la clave de su subsistencia, el robo de una 
vaca suponía un delito muy grave al que correspon-
dería un castigo acorde al perjuicio derivado para 
la víctima. Los Nuer tenían establecida una com-
pensación de diez vacas por cada una robada, y seis 
por cada cabra u oveja. Una resolución semejante se 
daba en las llanuras de Mongolia, al Norte de China, 
entre los pueblos Kalmuks, semi-nómadas, con los 
camellos, caballos y las pieles de abrigo, primordia-
les en aquel entorno frío y sin apenas agricultura 
(Smith,1971, 61, 69 y 73). 

Entre los Pedi o Bapedi del Sur de Africa, los 
ladrones de ganado debían  compensar a la víctima 
con tres cabezas de ganado por cada una robada. Si 
lo robado no era ganado, por tanto bienes no esen-
ciales, la compensación se fijaba en el doble. Entre 
las catorce tribus del Norte de Sotho o Basotho, en 
el Transvaal Occidental, Africa del Sur, adquirir por 
cualquier medio bienes robados se consideraba tan 
grave como el robo mismo. Los ladrones, en el su-
puesto de que los bienes no hubieran sido devueltos 
o, si recuperados, presentaban daños significativos, 
debían compensar cuatro por uno, de las que dos 
iban para la víctima y las otras dos para el tribunal 
(Labuschagne & van der Heever, 1991, 354 y 364)2. 
Si fueron tres los ladrones que robaron el ganado, 
por ejemplo, cada uno de ellos debía restituir al 
propietario robado tantas cabezas de ganado como 
los tres se llevaron en conjunto. De modo que si 
robaron un total de dieciséis reses, cada uno debía 
devolver dieciséis cabezas de ganado, totalizando 
cuarenta y ocho. 

En otros grupos primitivos el robo de bienes 
considerados esenciales podía comprometer la vida 
de la víctima, por lo que la ejecución del autor no 

2  Las sanciones previstas, en muchos casos, están co-
nectadas con la capacidad humana de calcular la venganza 
exacta que en cada caso corresponde. 



81J. Muñiz Coello

Revista Onoba, 2024, Nº 12https://doi.org/10.33776/onoba.vi12.7933

se considera un asesinato y los familiares de éste no 
debían ejercer el derecho de venganza. Entre los 
antiguos vacceos de la Meseta Norte de la Penín-
sula Ibérica, con una economía agraria de tipo co-
lectivista, el robo de una parte de la cosecha estaba 
castigado con la muerte. Se piensa que la diferencia 
en las compensaciones económicas exigidas en las 
tribus sudafricanas por los robos, que podían osci-
lar desde quienes sólo exigían al ladrón lo robado o 
su valor estimado, hasta los que exigían diez veces 
el valor de lo arrebatado, se explicaba en función 
del deseo bien de restaurar el equilibrio previo al 
desafuero cometido, sin otra expectativa, o bien de 
dosificar materialmente la venganza de la víctima 
y aún el de la comunidad a la que pertenecía (La-
buschagne & van den Heever, 1991, 353, 354 y 364).

Una práctica común entre los pueblos primitivos 
y además, como veremos, de algunas sociedades an-
tiguas, fue que el hombre que había sido víctima de 
un robo tenía derecho a buscar sus objetos entrando 
en la casa que sospechara que pudieran estar, y de 
no encontrarlos tomar de ella la cantidad equivalen-
te a lo robado. Suponía una especie de talión, pues la 
víctima podía coger del señalado como autor tantos 
bienes como los que había perdido. Algo así como 
lo encontrado, por lo robado. Estos procedimientos 
se testimonian entre los kirguises, los maoríes, los 
malayos, tribus indias de América del Norte y tri-
bus africanas. Por tanto, en la comunidad primitiva 
podemos afirmar que prevalecía el testimonio del 
perjudicado sobre el del señalado como ladrón, y se 
actuaba sobre éste como si fuera el culpable confeso 
(MacCulloch, 1908/1927, 256). 

De hecho, en Roma no parece que fuera distin-
ta la escasa consideración hacia el dueño de la casa 
respecto del derecho de la víctima a buscar sus bie-
nes donde creyera que podía encontrarlos. Prima-
ba el derecho del buscador y quien obstaculizara a 
éste, corría el riesgo de ser considerado culpable del 
robo, algo que justificaba su actitud de no colaborar 
(Polak, 1946, 250 ss.)3. Así, de la misma forma que 

3  Quisquís vestigium de quodlibet animali secutus 
fuerit et ad domum alterius vestigio ducente pervener-
it, ac si eum [is] ad cuius domum venerit, prohibuerit 
domum suam intrare ad res suas requirendas : pro hoc 
quod reposcit, is qui eum de domo sua ab inquisitione 
repulerit, pro fure teneatur obnoxius, Lex burgundio-
num, XVI. 1. “Si alguien sigue las huellas de un animal y 
llega a la casa de otra persona guiado por ellas, y si aquel 
a cuya casa llega le prohíbe entrar o revisar sus cosas, con 
respecto a lo que se reclama, aquel que impide al otro entrar 
en su casa debe ser tenido por culpable de robo; ni siquiera 

en las Doce Tablas el dueño del árbol cuyos frutos 
caían en la parcela vecina tenía derecho a entrar en 
ella y recogerlos, pues eran suyos, el dueño de obje-
tos que le habían sido robados y sospechaba donde 
podían estar escondidos, tenía derecho a entrar en 
la casa donde suponía que se encontraban, sin que se 
considerara el derecho del dueño a preservar la in-
timidad de su domicilio (Crawford, 1996, 555-721; 
Rotondi, [1912]1966, 359)4. 

En la sociedad primitiva la búsqueda no se 
realiza bajo una especial ceremonia, tan sólo se le 
anuncia al dueño de la casa, se procede a entrar y 
se examinan todos los lugares donde puedieran es-
tar. Se trata de una búsqueda informal, arraigada en 
la costumbre, que todos aceptan de buena fe como 
un derecho de la víctima agraviada, sin otro lími-
te que el que ésta encuentre sus bienes o se de por 
compensado con los que tome y sienta satisfecha 
su ofensa, sin intervención de ninguna autoridad, 
árbitro comunitario o testigos. No hay fórmula de 
actuación previa ni encontramos descripción algu-
na sobre vestimenta ritual u objetos que hayan de 
llevarse en la búsqueda. 

Entre algunas tribus indias de las praderas nor-
teamericanas del Sur de los estados de Colorado y 
Dakota del Sur, el pueblo cheyenne era de los que 
no daba mucha importancia a los bienes materia-
les personales, por lo que su reacción ante el ladrón 
no podía calificarse de severa. Cuando un ladrón era 
descubierto, las víctimas se limitaban a avergonzar-
le denunciando públicamente su actitud y fechoría 
ante la tribu, con frases como “si yo hubiera sabido 
lo que tu deseabas, te lo habría dado”, que mani-
festaban al mismo tiempo una postura de escaso 
apego a los bienes materiales. Se centraba sobretodo 
a una mujer se le puede negar que interrogue sobre la bús-
queda”. Reino de Borgoña. Esa ley, que se usó para casos 
entre borgoñones y también era aplicable a casos en-
tre borgoñones y romanos, fue compilada por el rey 
Gundobad (474-516), muy probablemente después de 
su derrota ante Clodoveo I en el año 500. 

4  Tab. VIII.3: glande in alieno pastum ne inmittito, 
De hecho, no fue sino en el año 81 a.C., cuando se abordó 
el daño corporal infligido a una persona o a su domicilio, 
mediantes tres tipificaciones posibles, pulsare, atropellar o 
empujar, verberare, golpear o apalear, y domum introire, 
violar el propio domicilio, equiparando un allanamiento de 
la propia casa con la gravedad de una iniuria personal, Plin. 
HN XVI. 15; lex Cornelia de iniuriis, Paul. sent. V. 4; 
Dig. XLVII. 10. 12; XLVIII. 2. 23. 

 



82 La búsqueda de objetos robados (Doce Tablas, tab. I. 20; VIII. 15 A). Contexto etnológico ...

Revista Onoba, 2024, Nº 12 https://doi.org/10.33776/onoba.vi12.7933

en la sumisión del autor al escarnio público. Tan 
peculiar conducta ha llevado a algún autor a afirmar 
que entre los cheyennes no existió el robo como tal, 
sino que lo que en otras comunidades se calificaba 
de robo sin ambigüedades, entre ellos se conside-
raba que era tomar algo en préstamo sin permiso. 
Pero si el ladrón reincidía, esto es, repetía el acto 
de “tomar algo sin permiso” varias veces, entonces 
los Cheyennes que formaban la llamada Sociedad de 
Guerreros podía intervenir para aplicar el castigo 
más severo, como flagelar al individuo, destruir su 
tipi o tienda y matar a sus caballos (Smith, 1971, 
58). Qué duda cabe de que la inicial indulgencia, en 
la reincidencia daba paso a un cruel castigo que no 
buscaba la compensación del perjudicado – recor-
demos, no se reconocía la comisión de un delito -, 
pues no se hablaba de pagos compensatorios, sino la 
ejemplaridad y escarmiento de la respuesta que en 
nombre de la colectividad – la Sociedad de los Gue-
rreros – pretendía evitar que conductas similares se 
repitieran. 

En conductas antisociales menos graves, los 
cherokees mostraban un comportamiento similar 
al de los cheyenne. La ofensas se castigaban con la 
exclusión, el sarcasmo y el ridículo resultante de la 
exposición pública del autor y su delito, y de ese 
modo guardaban la paz interna de la tribu. Todo 
ello resultaba una tortura para los señalados. Por 
tanto los cherokees empleaban a la opinión públi-
ca y la vergüenza del acusado como única sanción, 
una forma de coerción social muy eficaz. No ne-
cesitaban una ley codificada ni instituciones pena-
les, pues la sanción satírica era más poderosa. En 
la región de Beocia, Grecia Central, se deshonraba 
públicamente a los deudores morosos colocándolos 
en la plaza con una cesta sobre la cabeza, y penas si-
milares econtramos en Górtina, Creta para el adul-
terio - adúltero coronado públicamente con lana -, 
Esparta e incluso en Atenas. En la Ciudad de las 
Doce Tablas era común la occentatio, la flagitatio 
y la obvagulatio, como sistemas de presión popular 
para castigar u obligar a los infractores a reconducir 
sus conductas (Gernet,1985, 80)5.

En algunas tribus de las praderas y bosques cen-
trales de Estados Unidos el ladrón tenía la obliga-
ción de devolver los objetos robados a la víctima, 
o darle una compensación si los había consumido, 
perdido o gastado, si no los restituía ni compensaba 

5  Tab. I.1; VIII.1;Jenof. La República de los lacede-
monios, IX. 4-5.  

con bienes de valor similar. En tal caso la víctima 
en unión de sus amigos y parientes podía saquear la 
casa del ladrón y llevarse sus pertenencias. Pero si el 
considerado ladrón aseguraba que no había robado 
nada y se oponía al pillaje de sus bienes y durante 
el saqueo violento, hacía frente y llegaba a matar 
a alguno de los saqueadores, la familia del muerto 
no podía reclamar nada (Traisman, 1981, 276, 277 
y 283)6.

Entre las obligaciones de los guerreros sioux as-
siniboine, si se cometía un robo en el campamento, 
guiados por sus jefes realizaban una búsqueda de 
los objetos robados por cada uno de los tipi, hasta 
encontrarlos. Pero una vez encontrados no tenían 
autoridad para castigar al ladrón, salvo que éste se 
resistiera a entregar el producto de su robo, en cuyo 
caso los recuperaban por la fuerza. Cuando el la-
drón recibía un castigo, éste no se aplicaba como 
venganza por el delito cometido sino como fórmu-
la necesaria para restablecer o preservar el orden y 
la paz social (Rodnick,1937, 414; Provinse, 1937, 
350)7.

Al sur de Ontario, los indios hurones eran co-
nocidos entre los franceses colonizadores por ser 
de los más proclives al robo. Robo era tomar sin 
permiso cualquier objeto que estuviera fuera de un 
tipi, la tienda donde vivían. Este acto no se consi-
deraba robo y el dueño legítimo del objeto tomado 
no podía exigir su devolución. El exterior de cada 
tipi se consideraba espacio comunitario, y todo 
cuanto había en él pertenecía a la comunidad, de 
manera que cualquiera podía disfrutar de ello. Para 
evitar estas confusas situaciones los indios hurones 
que poseían más objetos de los que podían custodiar 
en el interior de su tienda, ampliaban la superficie 
de almacenaje excavando un hoyo en el suelo de 
la misma o distribuyendo los bienes que carecían 
de espacio, entre los tipi de sus familiares, para te-
nerlos a salvo. El cualquier caso, el ladrón eventual 
no era castigado ni multado por ello, sino que si 
la víctima denunciaba la pérdida de algún objeto 
propio como robo y aseguraba saber quién había 
sido el ladrón, tenía derecho a ir con sus parientes 
y saquear la tienda de éste y a todos cuantos en ella 
habitaran, y llevarse su alimento, vestidos y cuantas 
posesiones encontrara en ella, en su propia villa o 

6  Se trata de los sauk, fox, kickapoo iroqueses, potawa-
tomie, ottawa, shawnee, que vivían en el Oeste de Illinois 
y Wisconsin, Missouri, Michigan, Georgia, Indiana y Ohio. 

7  De las grandes llanuras entre los ríos Saskatchewan, al 
sur de Canadá, y el Missouri al sur, ya en Estados Unidos.



83J. Muñiz Coello

Revista Onoba, 2024, Nº 12https://doi.org/10.33776/onoba.vi12.7933

en otra, como supra hemos visto para otras tribus. 
Previamente quien poseía ahora los bienes no ha-
bía podido demostrar como los había adquirido, lo 
que suponía admitir su culpabilidad como ladrón 
(Trigger,1963,162)8.  

En Magnesia, al sur de Tesalia, Grecia, tierra y 
casas eran inalienables, por lo que no se admitía dis-
puta alguna sobre su propiedad, pero sí podía ha-
berla sobre los bienes muebles. Platón limitaba a un 
año el derecho a reclamar bienes que estuvieran en 
un espacio público, como la ciudad, el agora o los 
templos. Se partía de la idea de que si nadie recla-
maba bienes u objetos que estaban en un lugar a la 
vista de todos, la persona que los tenía en ese mo-
mento era su propietario. Esta misma reclamación 
pero para bienes vistos dentro del país, requería de 
cinco años para confirmar su propiedad. Si el objeto 
estaba dentro de una casa en la ciudad, el límite era 
de tres años, si en una casa del país, diez años (Ha-
rris, 2021, 37). 

Resumamos lo dicho hasta aquí. Algunas so-
ciedades primitivas distinguen de forma nítida los 
bienes privados e individuales de los comunitarios o 
colectivos. Para ello pueden utilizar el criterio de la 
localización de unos y otros, de manera que se con-
sideren privativos los bienes que están en el interior 
de la casa, y comunitarios el resto, esto es, cuantos 
objetos se depositen en el exterior de la casa, que 
es espacio público. Para Platón, segunda mitad del 
siglo IV, quienes despositaban bienes privados en 
espacios públicos contaban hasta con un año para 
reclamarlos a quien los tuviere. Pero a la hora de 
imponer sanciones suaves o duras no primará este 
criterio sino el de si los objetos robados suponen 
bienes de primera necesidad, que comprometen la 
subsistencia del individuo y su familia, si son bie-
nes difícilmente reemplazables, o incluso si su robo 
pueden amenazar la estabilidad de la comunidad, 
o por el contrario, no ponen en peligro ninguno 
de estos aspectos. La defensa del derecho de la víc-
tima del robo se subraya con incentivos como la 
sanción compensatoria, el pago de multas, las penas 
corporales e incluso la muerte del ladrón en algunos 
casos, además del elemento disuasorio que para éste 
supone no poder disfrutar de lo robado en su propia 
comunidad, pues todos saben lo que cada uno tiene, 
o fuera de la misma, donde su presencia puede con-
siderarse hostil e inaceptable. 

8  Asentados en Canadá y en los estados de Michigan, 
Ohio y Wisconsin, en Estados Unidos. 

La víctima de robo tiene derecho a buscar sus 
cosas, en cualquier casa donde crea que pueden es-
tar. Incluso, aunque realizada la búsqueda no en-
cuentre en la casa los bienes que busca, si no recibe 
una compensación suficiente del dueño, se reconoce 
a la víctima el derecho a tomar, acompañado de sus 
familiares y amigos, cuanto estime necesario de esa 
casa para compensar lo perdido. Si encontrara sus 
bienes en la casa y el dueño de la misma no pudiera 
explicar su procedencia, será considerado ladrón, e 
igualmente en Roma, si obstaculiza la búsqueda por 
parte de la víctima. Pero si el dueño de la casa don-
de se buscan los bienes se opone y mata a la víctima 
que le saquea, la familia de ésta no puede reclamar 
venganza. Vemos por tanto que de partida, se con-
sidera solvente el testimonio del buscador, sobre el 
del buscado, pero esta confianza está limitada al re-
sultado de su búsqueda, de modo que si el resultado 
es nulo, cualquier acción posterior del buscador – 
llevarse objetos compensatorios - puede enfrentarse 
al derecho del buscado a defender sus bienes de esta 
forma de rapiña.  

No encontramos en la búsqueda una especial 
ceremonia, ésta puede o no anunciarse cuando se 
vaya a producir y el buscador puede ir acompaña-
do de familiares o amigos, más en calidad de ayuda 
y acaso protección contra posibles incidentes, que 
como testigos. Podríamos hablar por tanto de una 
búsqueda informal, arraigada en la costumbre, que 
todos aceptan como un derecho de las víctimas 
agraviadas, sin otro límite que el que el buscador 
encuentre sus bienes o se de por compensado con 
los que tome y dé por satisfecha su ofensa, sin in-
tervención de ninguna autoridad o árbitro comu-
nitario. No hay fórmula de actuación previa ni el 
buscador porta objetos o va vestido de determinada 
manera. 

2. El robo en la sociedad antigua. Oriente y 
Grecia

En el Antiguo Testamento injurias y robos eran 
faltas muy castigadas que suponían fuertes com-
pensaciones a sus autores. La injuria o daño per-
sonal o a los bienes de la víctima eran indemniza-
dos en mayor o menor medida, con relación a la 
magnitud de la ofensa. Así, debían pagar los dueños 
del ganado suelto que ocasionaba perjuicios en los 
campos vecinos, o quienes hacían un fuego que se 
descontrolaba y alcanzaba las parcelas inmediatas, 
todo en función de lo destruído. El robo estaba 



84 La búsqueda de objetos robados (Doce Tablas, tab. I. 20; VIII. 15 A). Contexto etnológico ...

Revista Onoba, 2024, Nº 12 https://doi.org/10.33776/onoba.vi12.7933

fuertemente sancionado, hasta el punto que si el 
ladrón no compensaba de forma satisfactoria po-
día llegar a ser esclavizado e incluso ejecutado9. En 
general la Biblia condenaba el robo por ser algo que 
perjudicaba fuertemente los intereses de la comuni-
dad, si bien establecía excepciones – como cuando 
el robo se justificaba para saciar necesidades básicas, 
Proverbios, 6:30-31 -, que no suavizaban el severo 
castigo sobre los culpables si el daño provocado era 
extenso10.

Como entre los primitivos actuales que hemos 
visto, cuando se trataba de ganado robado, la com-
pensación llegaba hasta el cuádruplo o quíntuplo 
de las reses sustraídas, según se tratara de bueyes 
u ovejas, por ejemplo. Y si el ladrón era cogido in 
fraganti y por la noche, podía ser ejecutado sin 
que ello constituyera delito, como prescribían las 
Doce Tablas, y si era de día pero el autor no tenía 
bienes con los que compensar, lo haría con la venta 
de su propia persona como esclavo. Si se hallara lo 
robado en su poder, la compensación establecida en 
este caso era el doble de lo robado11.

Como fue propio de las sociedades orientales, 
según los datos que poseemos, la mediación de la 
divinidad a través de la apelación e interpretación 
directa de su voluntad o mediante manifestaciones 
simbólicas explícitas – ordalías -, resolvía cualquier 
situación compleja de manera inapelable. Esto es, 
cuando los casos de robo que se presentaban ante 
la justicia humana rebasaban la casuística acumula-
da, se sometían al juicio divino, que mediante una 
manifestación simbólica enviaba la señal suficiden-
te para determinar culpabilidades e inocencias. Así, 
quien tenía dinero de otro en custodia y declaraba 
que le había sido robado, el depositario era consi-
derado ladrón y debería compensar con el doble. 
Pero si no quedaba bien claro quien había sido el 
autor, el caso era sometido al Dios Verdadero para 
que éste dijera si quien había custodiado el dinero 
en realidad se había quedado con él o no. Si los bie-
nes robados se estropeaban, desaparecían o si siendo 
ganado, éste moría, si quien los custodiaba juraba 
ante Jehová que no era culpable de lo ocurrido, el 

9  Exodo, 20: 13; 21: 16; 21:37; 22: 1-3; 22: 6; Levitico, 19: 
11; Deuteronomio, 5:17; 24: 7; Proverbios, 6: 30-31. 

10  Deuteronomio, 5:17; 24:7, Levítico, 19:11. 
11  Éxodo 20.13; 21.16; 21: 37; 22:1-3; 5-6. Como en el 

mundo griego posterior, el ladrón cogido in fraganti y de 
noche, si se le mata, no hacía recaer culpa alguna para el 
autor, y lo mismo si fue en defensa propia, Pl. Leg, 854d; 
874 B.

dueño de las cosas dejadas en custodia y perdidas 
tendría que aceptar el juramento y quien las había 
guardado no tendría que dar ninguna compensa-
ción. De la misma forma este depositario no tendría 
que dar nada en compensación por el animal dejado 
a su cargo y despedazado por una fiera. Por fin, si 
alguien acusaba a otro de haberse apoderado de bie-
nes suyos – reses, vestiduras o cualquier otra cosa – 
y el acusado declaraba que no los había robado sino 
que eran de su propiedad, ante tal dilema ambos de-
bía presentar su caso ante el Dios verdadero, que de 
alguna forma mandaría alguna señal de quien era el 
culpable, y este debería pagarle el doble a la víctima 
en compensación12. 

La víctima de un robo tenía derecho a buscar los 
objetos allí donde creyera que estaban. En Génesis, 
31: 32-33, se decía que Laban, tío de Jacob y luego 
su suegro – sus hijas Lea y Raquel se casarán con 
Jacob - buscaba en las tiendas de Lea, de las dos 
siervas de éstas y en la de Raquel las efigies de sus 
dioses que le han sido robadas, sin hallarlas. Jacob le 
ofreció que buscara también en su tienda, delante de 
nuestros hermanos y que lo que encontrase y fue-
ra suyo, que se lo llevase. Pero Labán no encontró 
nada en ninguna de las tiendas registradas porque 
Raquel había ocultado las citadas efigies en las al-
forjas de un camello. Se trataba de una búsqueda 
informal, consentida por el dueño de la casa – la 
tienda aquí -, en presencia de varios testigos, que no 
dio resultado alguno para la víctima. 

La justicia aplicada en el Génesis no fue muy di-
ferente a la manifestada en el Código de Hammura-
bi, de la primera mitad del siglo XVIII a. de C. Los 
castigos, ciertamente duros, diferían en función del 
rango social de la víctima y del autor. Se otorgaba el 
beneficio de veracidad al que inciaba la acción, pero 
en caso de duda entre acusador y acusado, se so-
metía al juicio del dios, mediante la ordalía fluvial, 
por ejemplo. Y aquí se iba más lejos, pues si el acu-
sador no podía probar lo que decía, era condenado 
a muerte. Si uno no podía demostrar cómo había 
llegado a su poder cualquier objeto, por no tener 
testigos de la compra o contrato de adquisición, era 
culpable de robo y ejecutado. El ladrón que aprove-
chaba un incendio, si era cogido in fraganti, esto 
es, dentro de la casa apoderándose de bienes, era 
arrojado al mismo fuego. Si se robaban bienes del 
Templo o del Palacio, la compensación alcanzaba 
hasta treinta veces lo robado, pero sólo diez veces 

12  Éxodo, 22.7; 8-9; 10-13. 



85J. Muñiz Coello

Revista Onoba, 2024, Nº 12https://doi.org/10.33776/onoba.vi12.7933

si el autor era un muskenum, y se le daba muerte 
si no podía pagar lo prescrito. No había atenuantes 
y salvo si la víctima era el Palacio o el Templo, el 
robo era castigado con la muerte del ladrón (Jack-
son, 1972,161- 170)13. 

En el Código de Hammurabi estaba garantizado 
el derecho de las víctimas a buscar los objetos que le 
habían sido robados, en cualquier casa donde con-
siderara que pudieran estar escondidos, por lo que 
todas las casas debían estar abiertas a admitir este 
tipo de examen. Todos los implicados en un robo, 
tanto los denunciantes como dueños de los bienes, 
y los que pudieron venderlos o comprarlos, debían 
presentarse ante los jueces y jurar ante el Dios. Es-
tos jueces, oídos los testimonios de cada uno y el 
juicio del Dios, decidirían quién era el ladrón, que 
sería ejecutado, y las compensaciones económicas 
serían de cinco veces el valor de lo robado, pues to-
dos están obligados a resarcir los daños que provo-
caran (Szlechter,1983, 55-137)14.

El mundo homérico, supuestamente reflejo en 
gran parte del mundo en el que vivió su creador, la 
sociedad del siglo VIII, nos traslada a un entorno 
plenamente regido por la dike, la costumbre, los 
usos y prácticas cotidianas. Se trataba de un mundo 
bárbaro ajeno al nomos, la ley como producto de 
la polis, la institución que transformó la mera villa 
habitada. En aquel mundo recreado por el rapsoda, 
no existía ni crímenes ni criminales sensu strictu, 
porque la tipificación del error o falta, de cualquier 
actuación que pueda constituir una infracción a la 
pauta social, una amenaza para la comunidad, no 
se habia producido aún, de modo que los errores o 
faltas se pagaban o vengaban en el seno de la fami-
lia (Bonner, 1911,18 y 32). El relato homérico es en 
parte una imagen de la Grecia de la Edad Obscura, 
un tiempo en el que todo estaba aún en ciernes y 
que con las salvedades precisas nos evocaba el entor-
no de la comunidad primitiva asentada en las coli-
nas del tramo final del rio Tïber, y que tras salida 
de los etruscos a comienzos del siglo VI, iniciaba 
la lenta elaboración de sus primeras instituciones y 
normas dirigidas al colectivo, de la mano de quienes 

13  Código de Hammurabi, 1, 2, 3, 7, 8, 11, 25, 30;. 
14  Código de Hammurabi, 9; 10; 11; 12; 53. En el códi-

go de Lipitishtar de Isin, (1934-1924 a. de C.) art. 14 y 15, si 
alguien era sorprendido robando en el jardin de otro, debe-
ría pagar 10 siclos de plata, cf. art. 12, de las Leyes de Esh-
nuna, coetáneas del código, acaso del rey Bilalama, y si era 
sorprendido cortando un árbol ajeno, media mina de plata, 

por linaje y jeraquía venían siendo sus dirigentes 
desde siempre (Bonner, 1911, 20)15.    

El mundo reflejado en la Iliada es el de los me-
jores, aristoi, los nobles, los únicos cualificados 
para adoptar severas decisiones y duros castigos. 
Un rigor en el comportamiento que nos recuerda 
al que exhalaban las Doce Tablas. El griego de los 
tiempos más antiguos era un mundo de relaciones 
gentilicias, conexiones de sangre, actividades pri-
vadas, el ámbito de la venganza y el talión, donde 
la autoridad superior se identificaba con el (w)anax 
y aún éste era un mero instrumento de los dioses16. 
Los problemas, conflictos y litigios se planteaban 
y resolvían en la intimidad y con las normas que 
aquellas linajudas familias habían venido obser-
vando desde siempre. Eran las costumbres de los 
principales, copias de las de los dioses – en realidad 
al revés -. De haber tenido leyes escritas – era un 
tiempo aún sin escritura –, aquella sociedad cree-
mos que nos ofrecerían textos no menos escuetos, 
lacónicos y abstrusos con relación a sus enunciados 
y contenidos, que los que tenemos de la Ley de las 
Doce Tablas, tres siglos después. 

En los poemas homéricos, el robo de ganado 
y la piratería fue algo extremadamente común. 
Si el robo se trataba de cantidades pequeñas, que 
afectaban sólo a la víctima y su familia, éste debía 
procurarse alguna forma de autoprotección, pues la 
resolución del asunto competía a ese nivel de perju-
dicados en exclusiva. Si lo robado suponía una cier-
ta cantidad de bienes, cuya pérdida podía resentir la 
estabilidad de toda la comunidad, entonces era ésta 
quien actuaba para salvaguardar los intereses y res-
taurar el equilibrio de la misma. Además, la víctima 
de un robo podía reclamar los bienes robados ante 
la comunidad a la que pertenecía el ladrón, arries-
gando con ello la vida ante la imprevisible reacción 
de los reclamados. Así, Telémaco, el hijo del laérti-
da, en sus retóricos reproches a los dioses por lo que 
consideraba su cruel hado, confiesa que si le robaran 
sus bienes, lo único que le cabía hacer, según sus 
propias palabras, era implorar por toda la ciudad 
que el ladrón se los devolviera y no cesaría de ha-
cerlo hasta que le fueran devueltos. No habría para 
él árbitro o autoridad alguna a la que recurrir para 

15  Hom. Il. III. 20. 
16  Las disposiciones sobre enterramientos, tab. X, y 

la referencia a la prohibición de reuniones nocturnas, tab. 
VIII. 14-15, parecen impuestas por una autoridad superior, 
pero no necesariamente tiene que ser pública, o producto 
de interpretaciones posteriores sobre sodalicii y collegia.  



86 La búsqueda de objetos robados (Doce Tablas, tab. I. 20; VIII. 15 A). Contexto etnológico ...

Revista Onoba, 2024, Nº 12 https://doi.org/10.33776/onoba.vi12.7933

reparar el daño sufrido (Puhvel, 1983, 226; Bonner, 
1911, 21)17. 

En el ámbito de las compensaciones éstas debían 
estar a la altura de la categoría de los personajes im-
plicados. Así fue la que Agamenon, rey de Micenas, 
ofreció a Aquiles, rey de los mirmidones, por haber 
robado la esclava Briseida de la tienda del propio 
Aquiles. Como por ello éste se negara a luchar, Aga-
menón le ofreció siete tripodes no tocados por el 
fuego, diez talentos de oro, veinte calderos pasados 
por el fuego, doce caballos campeones en carreras, 
siete mujeres lesbias, expertas en intachables labo-
res, y si conseguía arrasar Troya, las naves de Aqui-
les cargadas de oro y bronce hasta que rebosaran, 
veinte mujeres troyanas que él escogiera y una de 
sus tres hijas en matrimonio con su dote18. 

Según Megastenes – viajero y geógrafo griego 
de tiempos de Seleuco I Nicator, comienzos del si-
glo III a. de C. -  cuando él visitó el campamento 
de Sandrocoto, rey hindú que sublevó la región del 
Punjab a la muerte de Alejandro, en todo el tiem-
po que estuvo no vio que se informase de articulos 
robados de un valor superior a doscientos dracmas, 
y ésto sin tener leyes escritas, pues desconocían la 
escritura y se administraban a partir de la memoria 
– esto es, los usos y hábitos, la costumbre en defini-
tiva -. Pese a lo cual prosperaban, escribía Estrabón, 
debido tanto a su simplicidad como a su sobriedad, 
que debía alejarles de la apetencia de riquezas. Es 
más, los bienes que tenían en sus casas normalmente 
los dejaban sin vigilancia19. 

En la Atenas Clásica la búsqueda de objetos ro-
bados fue un procedimiento bien asentado en la 
costumbre. Platón, que vivió el final de los mejores 
tiempos de la democracia de aquella ciudad, infor-
maba que la búsqueda sólo se permitía si el buscador 
tenía la seguridad de que los bienes robados iban 
a ser encontrados en la casa señalada, y se hacían 
votos a los dioses ofendidos por la intromisión que 
suponía buscar en casa ajena. Había por tanto un 
margen de consideración y respeto para el dueño 
de la casa que se iba a penetrar (Radin, 1948, 445)20. 

17  Od.II.75-80, Una ley de Cumas, colonia fundada en 
el siglo VIII, sobre el asesinato, daba la razón a la parte de 
la causa que presentara más testigos, lo que se consideraba 
muy primitivo, Arist. Pol. II.1269A.19.

18  Hom. Il. IX. 107; 120.124; 128; 135-140; 146.  
19  Str. XV. 1. 53.
20  Isae. VI, 42, Cf. el escoliasta de Las Nubes, 489, de 

Aristófanes, y Pl. Leg.  XII, 7, 954A.

Una noticia de la oratoria contemporánea a 
Platón, probaba que la búsqueda informal, con tes-
tigos, estaba contemplada en la ley ateniense. Las 
hijas y herederas de un rico ciudadano - un tal Euc-
temón - ya difunto, buscaban los objetos que había 
en la casa de su padre, que habían sido llevado a una 
vivienda contigua. Preguntados los esclavos de la 
casa, dijeron que habían sido los adversarios quienes 
habían llevado los bienes a la casa de al lado, por lo 
que se exigió inmediatamente una investigación de 
acuerdo con la ley y se reclamó la entrega de los es-
clavos que las habían transportado, pero los respon-
sables se negaron a cumplir la ley21. Platón describe 
cómo debía realizarse la búsqueda siguiendo ciertos 
pasos. La primera parte de  la noticia parece descri-
bir lo que la costumbre había consagrado para este 
tipo de asuntos. Quien deseara entrar en una casa a 
buscar los objetos que le habían sido robados, debía 
desnudarse hasta quedar sólo con el vestido corto, la 
prenda interior, sin cinturon o ceñidor. El término 
empleado para desnudo, gimnos, era similar al nu-
dus latino, que en realidad no significaba desnudo 
literal sino con la sucinta ropa interior, con ceñidor 
o cinturón o sin él, como es el caso. Es más, en un 
pasaje de Las Nubes, la comedia de Aristófanes, 
el filósofo Sócrates pide al campesino Estrepsiades 
que se quite la capa para entrar en una casa, pues 
esa era la costumbre, entrar con la ropa más ligera, 
que era entrar como desnudo. El campesino acepta 
aunque reacio, aduciendo que – de entrar vestido 
– no pensaba robar nada, luego esa “desnudez” ser-
vía para evitar que el buscador se llevase nada de la 
casa. A lo que Gayo, el comentarista del siglo II d. 
C., añadía otra explicación, la de introducir objetos 
entre la ropa y culpar al dueño de la casa del robo 
de los mismos22. 

El buscador antes de entrar debía haber jurado 
por los dioses que esperaba con certeza encontrar 
los objetos robados. No se dice que debiera portar 
objeto alguno en las manos, como se interpreta en 
la tradición de las Doce Tablas. El dueño de la casa 
debía permitir buscar tanto entre los objetos que 
estaban a la vista como entre los que estaban bien 
guardados. Si se oponía, el buscador podía acusarle 
ante el tribunal y exigirle una compensación por el 
valor tasado de los objetos robados. Se le considera-

21  Isae., VI.42. Iseo, maestro de Demóstenes, actividad 
en la primera mitad del siglo IV a. de C.

22  Ar. Nub. 497-505.  



87J. Muñiz Coello

Revista Onoba, 2024, Nº 12https://doi.org/10.33776/onoba.vi12.7933

ba por tanto como ladrón de los mismos, y la com-
pensación suponía el doble del valor de lo robado. 

En la segunda parte de la noticia, se alude al 
procedimiento a seguir en caso de encontrarse con 
algún inconveniente durante la búsqueda. Este in-
conveniente se daba si el dueño de la casa estaba 
ausente, lo que indicaba que la búsqueda podía efec-
tuarse por sorpresa, sin comunicarla previamente al 
dueño de la casa. En este caso el buscador parece que 
se ajustaba ahora a una búsqueda formal, la regula-
da por ley,  que le obligaba a esperar el regreso del 
dueño hasta cinco días y buscar mientras entre los 
objetos a la vista. Si pasados los cinco días el dueño 
seguía ausente, entonces el buscador podía mirar en 
donde se guardaban los objetos que estaban fuera 
de la vista, pero debía hacerlo en presencia de guar-
dias urbanos, además de cuantos en ese momento 
estuvieren en la casa, dejándolo después todo como 
se lo hubiese encontrado. En función de las circuns-
tancias por tanto, se podía pasar de una búqueda 
informal a la regulada por la ley, la formal con pla-
zos y testigos (Cohen, 1982, 142; Walker, 1920, 132; 
Marchant, 1890, 102; Muñiz Coello, 2007, n. 102)23. 

3. Roma en el siglo V. Contexto social y 
económico de la región

Conocido el contexto político en el que se apro-
bó la Ley, según la tradición de Livio y Dionisio 
de Halicarnasos, puede ser significativo que conoz-
camos algunos aspectos del entorno social y eco-
nómico del Lacio en el siglo V. La arqueología ha 
nombrado los siglos que van del 770 al 580 a. de C. 
como periodos Lacial III y IV. En ellos crecieron y 
evolucionaron las comunidades que dieron lugar a 
la Ley de las Doce Tablas. Establecer este contexto 
cuenta con no pocos problemas, que constituyen 
un serio debate entre los historiadores y en el que 
no deseamos entrar. No sin razón, alguien dijo que 
la historia de la Roma Primitiva, era un atolladero 
o cenagal en el que la ausencia de puntos sólidos de 
salida, sólo permitía construir castillos de naipes. 
Pero creemos que sí se pueden dar algunas líneas 
sobre el desarrollo de la comunidad que ocupó las 
colinas y espacios intermedios (Motta & Terrenato, 
2006, 227)24. 

Una sucesión de tumbas de ricos ajuares exca-
vadas en Italia Central, fechadas en los siglos VIII 

23  Pl. Leg. 857 A; 954 A-B.
24  Para estos autores, la Epoca Arcaica concluía hacia 

el 480. 

y VII, y en especial en las fases Lacial III y IV A, 
770/620 a. de C., concluyen el Periodo Orientali-
zante, hacia el 580 a. de C. En ese tiempo – 770-580 
a. de C. -, la región había experimentado muchos 
de los cambios sociales y económicos que en Gre-
cia y Etruria habían transformados sus sociedades 
de simples villas a organizadas ciudades-estado, las 
poleis en las que se daba ahora un desarrollo de sus 
actividades metalúrgicas, las manufacturas cerámi-
cas, el incremento de la producción agrícola y final-
mente el de sus poblaciones. En tal contexto de ac-
tividades es cuando aparecen las élites locales cuya 
riqueza consolidaba un status social, una autoridad 
religiosa y un poder político (Forsythe, 2005, 58). .

Los fundamentos políticos y religiosos en los 
que Roma se cimenta, la arquología los rastrea des-
de la segunda mitad del siglo VII, 650/600. En ese 
tiempo las cabañas que había en el área del foro fue-
ron paulatinamente substituidas por casas, y en el 
lugar donde se levantó la regia las calles ya eran de 
tierra apisonada. Hacia el 600 en la zona del comi-
tium se construyó un edificio con techo de tégulas 
compatible con la primera curia Hostilia, el sena-
do del rey Tulo Hostilio. Unos años después, ha-
cia el 580, el comitium fue cambiado de uso y hay 
restos que parecen indicar que hubo allí un culto a 
Vulcano, donde además apareció la inscripción de 
la llamada Lapis Niger, losa de piedra con inscrip-
ción arcaica supuestamente conectada con el sepul-
cro de unos de los reyes de Roma, para alguno del 
mismo Rómulo (Ampolo, 1980, 569, 570 y 574). 
En ese lugar, junto a la Via Sacra, hacia el 600 se 
levantó la citada regia, que llevaba techo de tégulas, 
y que poco después, hacia el 580, fue sustituido por 
otro más grande, con una decoración arquitectóni-
ca que llevaba adornos de terracottas. También en 
las proximidades se encontraron materiales del final 
del siglo VII que conectaban con un culto a Vesta, 
cuyo templo se alzaría hacia el 560, según la fecha 
de la cerámica ática encontrada. 

Antes incluso de que la Ciudad existiera, aque-
llos ricos enterramientos citados anteriormente do-
cumentaban comunidades que habitaban las colinas 
del curso bajo del Tíber, y el poder y la riqueza de 
una aristocracia arcaica anterior a la llegada de los 
etruscos a Roma en el relato de la tradición. Es-
tas comunidades estaban lideradas por una élite de 
hombres ilustres y distinguidos, que a su vez eran 
jefes de sus respectivos clanes o linajes. Consistían 
éstos en familias extensas, en ocasiones integradas 



88 La búsqueda de objetos robados (Doce Tablas, tab. I. 20; VIII. 15 A). Contexto etnológico ...

Revista Onoba, 2024, Nº 12 https://doi.org/10.33776/onoba.vi12.7933

por cientos de individuos, cuya afinidad era con-
vencionalmente aceptada por considerarse todos 
ellos descendientes de un antepasado o ancestro fic-
ticio común, y compartían el mismo nombre iden-
tificativo de familia. Estos líderes familiares eran 
los individuos más viejos y dirgían el clan mediante 
una estructura patriarcal de relaciones horizonta-
les entre sus miembros consanguíneos – hermanos, 
tíos, primos, sobrinos, etc., - y verticales entre los 
subordinados – clientes, libertos, esclavos (Francio-
si, 1999; Motta & Terrenato, 2006, 229). 

El clan o gens solía estar arraigado a un paraje 
o territorio concreto, que los miembros del mismo 
explotaban en parcelas agrícolas individuales, y 
unos terrenos cercanos de pasto y bosque de apro-
vechamiento comunal. Todos los clanes vecinos y 
próximos sabían que este territorio pertenecía y 
era explotado por el clan concreto del que se tra-
tara. En algún momento los jefes de los clanes de-
cidieron darse un poder superior que centralizara y 
organizara las actividades de todas las familias, un 
instrumento de mayor eficiencia que podía justi-
ficarse desde el momento en que el primitivo e in-
cipiente núcleo urbano pasó a ser el foro donde se 
resolvían los conflictos. En ese lugar-foro los clanes 
negociaban acuerdos y buscaban fórmulas y vias de 
compensación para los litigios que mantenían, que 
substituían a la venganza y la violencia, a la que 
en última instancia no renunciaban. Ese poder su-
perior creado, embrión del futuro estado romano, 
la realidad de los hechos muestra que estuvo lejos 
de ejercer coerción absoluta sobre sus ciudadanos, 
y durante mucho tiempo el nuevo poder público 
y el tradicional poder privado evolucionaron por 
separado, estando el primero como opción para 
responder a los conflictos de los segundos, si éstos 
lo apelaban (Motta & Terrenato, 2006, 229 y 230; 
Cifani, 2005, 314; Mitchell, 1996, 260)25.

De hecho, los líderes de aquellos clanes, ya ver-
daderos aristócratas, permitieron que progresaran 
los nuevos poderes públicos sin abandonar su posi-
ción como señores feudales. Sus amplias prerroga-
tivas gentilicias siempre mantuvieron una extensa 
área de privilegio y autoridad que abarcaba muchas 
esferas y contextos. Aquellos nobles tuvieron siem-

25 Estos autores subrayan la ausencia en las Doce Tablas 
de cualquier mención de propiedad comunal, lo que creemos 
que, dado el estado en que aquel documento nos ha llegado 
y que ese tipo de propiedad afectaba sólo a un tipo concreto 
de explotación, como eran los bosques o pastos, responsabi-
lidad del clan, no es concluyente. 

pre presente que ellos mismos, de la misma forma 
que lo habían creado, podían reducirlo temporal-
mente o revocarlo, si se sentían perjudicados. Es 
más, se tenía garantizada la no interferencia de 
lo nuevo sobre lo viejo, desde el momento en que 
quienes ostentaban la representación de lo público 
eran los mismos que lidearaban desde antaño los in-
tereses de las principales familias de la comunidad 
(Motta & Terrenato, 2006, 230. Poder moderado 
de los clanes, Cifani,2009, 324; Cifani, 2002, 255). 

La Ley publicada en el 449 creemos que refleja-
ba algunos de los principales aspectos económicos 
y sociales de la Roma de esa época, y además, las 
de un pasado inmediato, que en función de la dura-
ción o permanencia de los recuerdos, podría abarcar 
hasta el comienzo del siglo26. La arqueología parece 
demostrar que en el plano económico, el siglo V fue 
de baja producción agrícola respecto del anterior en 
el que ya ésta era de mera subsistencia. Se trataba 
de una economía plenamente autárquica y decaí-
da, condición ésta propiciada además por las malas 
condiciones de las comunicaciones y los transpor-
tes. Los cultivos testimoniados eran el trigo farro, 
la cebada, la espelta o escanda y el mijo, que consti-
tuían una dieta austera que se complementaba con 
algunas legumbres y vegetales de jardín. Las viñas 
y olivos estuvieron presentes desde comienzos del 
último milenio pero de manera casi testimonial, su 
presencia se fue incrementando a lo largo del tiem-
po, llegando en el siglo V a constituir un signifi-
cativo pero moderado complemento alimenticio 
en el sustento cotidiano (Drummond, 1989, 117 y 
118; Motta & Beydler, 2021, 405-406, Harris, 1989, 
152)27.

26  En una sociedad sin uso extendido de la escritura, la 
transmisión y conservación de noticias y eventos sin soporte 
material, puede alcanzar un par de generaciones hacia atrás, 
tiempo necesario para que ese tipo de noticias se incorpore 
en las pautas de conducta y el paso del tiempo no las diluya. 

27  Los asuntos políticos tratados en las Tablas son po-
cos, como el de la prohibición de reuniones nocturnas, Tab. 
VIII. 26, de modo que lo principal son asuntos de de dere-
cho privado,  las Tablas no suponen evidencia literaria para 
la agricultura previa al siglo V. Aunque la fecha transmitida 
para la publicación de las Tablas es comúnmmemnte ad-
mitida,  hay dudas razonables sobre la misma. Las noticias 
sobre todo ello están cargadas de material apócrifo y hay 
motivos para sospechar que esta fecha, 451/449, por razones 
patrióticas fue fijada demasiado temprano. La historia del 
edil del 304 Cn. Flavio que introdujo la ley civil, mantenida 
hasta ese momento en secreto por los sacerdotes, dificulta 
la correcta comprensión del conjunto, por lo que la fecha 
original de las Doce Tablas podría ser irrecuperable. 



89J. Muñiz Coello

Revista Onoba, 2024, Nº 12https://doi.org/10.33776/onoba.vi12.7933

Sin los metales que dieron prosperidad a las ciu-
dades etruscas, este panorama era el reflejo del Lacio 
más pobre. Tenemos seiscientas tumbas excavadas 
en la Osteria dell’ Ossa, a unos veinte kilómetros al 
Este de Roma, ilustran la II y III (900-720 a. de C.) 
fase Lacial cerca de Gabios. Sus ajuares funerarios 
eran modestos, casi pobres, con pocas variaciones 
de riqueza entre ellos, y mostraron una economía 
más bien exigua, sin grandes jerarquías. Se usaba la 
inhumación y en menor escala, la cremación para 
los soldados, que se enterraban con sus armas (Fors-
ythe, 2005, 54-58). No muy diferente a como eran 
las cosas a mediados del siglo V.  

Un sector económico frágil que junto a un inci-
piente comercio y un artesanado aún testimoniales, 
constituía la base del cuerpo social de la Ciudad a 
comienzos de la República. Con relación a los in-
tercambios, el consumo conspicuo de la elite esti-
muló el comercio de objetos exóticos de lujo, pero 
el valor total de estos intercambios debió ser muy 
bajo en el conjunto de la economía, y además de-
clinó a mediados del siglo V, coincidiendo con la 
aprobación de las Tablas. Estos intercambios fueron 
actividades ejercidas por extranjeros, gentes ajenas 
a las comunidades y en general, de baja estima so-
cial. En cualquier caso, no conservamos en aque-
lla Ley ninguna referencia a tratos que impliquen 
transacciones comerciales, operaciones asimilables 
al crédito, producción industrial o inversiones. Lo 
único que en este contexto de asuntos se cita es la 
res mancipi, esto es, las propiedades, animales de 
tiro y los derechos de paso, de conducir carros ti-
rados con animales o usar tomas de agua a través 
de propiedades ajenas. Todo ello conectado como 
veremos, al mundo agrario (Motta & Beydler, 2021, 
406; Cornell, 1995, 287)28. 

Las Doce Tablas nos revela una sociedad carac-
terizada por una economía premonetaria y un bajo 
nivel de desarrollo estatal, de lo público en general, 
distinto al desarrollo plano y atemporal narrado en 
la tradición literaria. Aquella fragilidad  económica 
se correspondía con un tejido social marcado por 
grupos de autoayuda o redes de dependencia, en las 
que por ejemplo, las deudas se gestionaban dentro 
del proceso de relaciones de servicio, subordinación 
y reciprocidad entre los individuos. Se trataba de 
una comunidad regida por normas ancestrales, las 

28  Hay un comercio de productos de lujo de largas dis-
tancias, con productos como el vino y el aceite, en tiempos 
arcaicos realizados por etruscos, griegos y fenicios, que en el 
Lacio es menos significativo.

normas de los clanes, con alguna evidencia de au-
toridad central, cuya intervención se solicitaba en 
ocasiones para ciertas acciones, dentro de una difu-
sa y compleja estructura de relaciones y de poder. 
Sus preocupaciones básicas eran las que se reflejaban 
en la vida cotidiana y los mandatos de aquella Ley 
eran la sanción de cuanto la comunidad de los ro-
manos venían practicando y consagrando en una 
tradición de generaciones (Van der Puy, 2017, III, 
115 y 129).  

En una primera impresión, las normas conteni-
das en aquella ley arcaica parecen ir dirigidas a un 
pequeño o mediano propietario o poseedor de una 
parcela de tierra de cultivo de subsistencia. Nada de 
lo conservado nos lleva a pensar que se tratara de 
grandes fincas o cultivos extensos. No se habla de 
de villae, fundi, praedia o latifundia, términos 
de uso más o menos habitual en los tiempos pos-
teriores y que nos lleva a un mundo de explotacio-
nes más amplias. Las Tablas hablaban del hortus, 
no como el jardin de finales de la República, sino 
en el sentido de un heredium, esto es, la heredad, 
una parcela de dos iugera, extensión ciertamente 
ajustada, una media hectárea, que la tradición con-
sagraba como canónica al atribuir al fundador la 
distribución de parcelas con esta superficie entre los 
ciudadanos. Este era el tipo de explotación al que 
las Tablas aluden, un campo de extensión moderada 
trabajado por una familia nuclear, que reside en mí-
seras habitaciones, tuguria, especie de chozas con 
techo, como la que la tradición indica que sirvió de 
vivienda al mismo Rómulo, y que se seguía usando 
en tiempos posteriores como domicilios de los más 
prestigiosos personajes, como el dictador y cónsul 
Lucio Quincio Cincinato, a principios del siglo V, 
el tres veces cónsul Manio Curio Dentato, que ex-
pulsó a Pirro de Italia, o la extensa familia de los 
Tuberones, aún a finales de la República (Hermon, 
1994, 500)29.  

29  La mayor parte de lo que se atribuye a las Tablas 
no puede haber emanado de la sociedad del siglo V, sino 
anterior, en opinión de Mitchell,(1996), 261, con la que dis-
crepamos. Isid., V. 25.11; CTh., II. 26, 5; Dig. X. 1.13.3; 2. 
57; Plin. HN. XIX. 19. 50; Livio, III. 13.10; 26.9; XLII.34.2; 
Plut. Aem. V. 7; Cat. Ma. II.1; Cic. Leg. I. 21. 55; Festus, 
91L; 486L; según decía Mesala en su comentario de las Doce 
Tablas, Festus, 355. Tab. VII. 3b; Dig, X. 2. 57; L. 16. 180-
181. Para Hermon no hay possessio de ager publicus hasta 
después de las Tablas. El tugurium, como símbolo de po-
breza, pero tambien de austeridad, rigor y severidad en el 
talante de aquellos primeros gobernantes que fueron, en la 
tradición, ejemplo posterior de la grandeza de la República.  



90 La búsqueda de objetos robados (Doce Tablas, tab. I. 20; VIII. 15 A). Contexto etnológico ...

Revista Onoba, 2024, Nº 12 https://doi.org/10.33776/onoba.vi12.7933

Eran comunidades que vivían en y del campo, 
de sus contadas cabezas de ganado, sus cultivos y 
los productos de sus huertas. La ganadería como 
actividad extensiva no desempeñó un papel im-
portante en la sociedad rústica del siglo V, como se 
desprende del hecho de que no conservamos nor-
mas en este sentido. Naturalmente hubo cerdos, 
ovejas, cabras y bueyes, pero sin grandes rebaños, 
muy repartidos entre las familias, y los animales de 
mayor tamaño conectados no al consumo de carne 
sino a la producción de leche y la tracción (Cor-
nell, 1995, 287; Motta & Beydler, 2021, 404). Era 
el común del campesinado, gente de recursos eco-
nómicos justos o escasos, que apenas obtenían de 
la tierra lo necesario para subsistir. Ciudadanos que 
con sus familias llevaban una vida precaria, siempre 
inseguros ante los imprevistos y avatares que podía 
afectar a todo el proceso agrícola. Vivían a un paso 
de la privación y la hambruna por las sequías, o el 
exceso de lluvias, las plagas, el robo o el fuego. O 
cualquier otro revés imprevisto o abstruso, además 
de la maldición formulada por el rival, vecino o no, 
de indudable utilidad para justificar lo incompren-
sible e inexplicable (Ward, 1990, 18 y 19; Cornell, 
1995, 287)30.  

En este precario escenario, cualquier daño, per-
juicio, pérdida o adversidad adquiría una notable 
repercusión, que no podía ser dejada a un lado. Las 
normas de aquella Ley trataban de cuestiones de 
interés común, en el ámbito de la convivencia coti-
diana entre vecinos, y tocaban aspectos de carácter 
práctico como la conservación de caminos entre 
fincas y la preservación de las lindes de las parcelas. 
Los caminos que daban acceso a las fincas debían 
tener unas medidas concretas y suficientes, con 
anchuras ajustadas que se ampliaban en las curvas, 
para facilitar su uso por los carros de transporte, 
permitiendo que en caso de que no se mantuvieran 
tales medidas, las bestias de tiro pudieran transitar 

30  Hacia 450, la población puede haber estado en tor-
no a los 122.000 habitantes, T. Frank estimó 125.000 en 
443. En 459 a. de C., ager Romanusm se extendía por 785 
km2, y en 420 a. de C., hasta los 880 km2, Terminalia y 
Robigalia eran fiestas conectadas con la protección d las 
cosechas, y Lupercalia y Parilia, de los ganados, Motta & 
Beydler,(2021), 404 y 408. En la Edad de Hierro (900/700) 
y Periodo Arcaico (600/500) se da un mosaico de peque-
ñas granjas aisladas en combinación con edificios rurales 
de tamaño medio, los mejores ejemplos de los cuales se han 
excavado en Torrino, Acqua Acetosa, Laurentina, y en el 
Auditorium, en el antiguo territorio de Roma. 

por donde quisieran31. Así, uno de las pautas conser-
vadas fijaba en dos pies y medio el espacio libre que 
debía dejarse entre un muro y el del vecino (Motta 
& Beydler, 2021, 406; Van der Puy, 2017, iii. 129)32. 
El criterio fijado para los daños causados establecía 
una satisfacción proporcional, y debía  responder a 
los intereses de los vecinos según lo observado en la 
costumbre. De esta manera, los daños causados por 
un animal serían compensados mediante un acuer-
do entre el dueño del mismo y el perjudicado, fijan-
do la entrega del animal causante del daño a éste, si 
no se avenían sobre el pago. Igualmente, se fijaba 
en veinticinco piezas de cobre el pago al dueño por 
árbol dañado, o el derecho del dueño de los frutos 
del árbol caidos en la finca contigua, a recogerlos. 
Aunque si esos mismos frutos eran comidos por el 
ganado que estuviera pastando en su finca habitual, 
no cabía acción ninguna, pues el ganado pastó en su 
finca, no en la ajena33. Reglas todas ellas extraídas 
de experiencias acumuladas de casos concretos, sin 
la voluntad de sacar un enunciado que ampliara la 
aplicación de las mismas a un mayor contexto. 

Dentro de la responsabilidad personal por daños 
causados, voluntariamente en este caso, se apuntaba 
un asunto relevante en el entorno agrario y social 
reflejado en las Tablas. Se trataba de los daños cau-
sados por prácticas y ritos que se englobaban den-
tro de la magia, en las parcelas consideradas en su 
conjunto de viviendas, cultivos, personas y ganado. 
Aunque cualquiera sin ser necesariamente campesi-
no o vivir en el medio agrario, podía infligir daños 
en la propiedad agraria de otro, mediante rituales 
de encantamiento o ensalmos, la pauta de la Ley 
recogía los casos habituales, que solían ser el resul-
tado de las rivalidades, recelos y discusiones entre 
campesinos vecinos. De hecho las prácticas mági-
cas, los encantamientos y hechicerías, gozaron de 
fuerte implantación en todo el Mundo Antiguo, 
como una actividad bien secundada y desarrollada 

31  Tab. VII.2-7; Varr., ling. VII. 15; Cic. Caec. 54; de 
leg., I, 21. 55; Gai., Dig. X. 2. 57; L. 16. 235, pr.; Gai., Dig. 
VIII. 3. 8 ; 3.13.1-3; Gai., l. 4 ad XII tab., Dig. X. 1, 13 / 
3; Plin., HN XIX. 4, 50; XVIII. 39; Fest., 89L; 91 L; 486; 
508L;  L; Non., V. 430-431 Mercerus; Isid. V. 25, 11; CTh., 
II. 26. 5.

32  Tab. VII.1; Varr. ling., V. 22; Cic. top. 24; CIL VI, 
29788; Fest. 5 L; 15 L; Isid. XV. 16. 12; Maec., Ass. Distr., 
46; Dig. VIII. 2. 14. No hay evidencia literaria para la agri-
cultura anterior a la República. 

33  Tab. VII. 10 (VIII.7); 1 (VIII.2; 11); Ulp. Dig IX. 1.1 
pr.; XIX. 5. 14. 3; Paul. Sent., 1, 15, 1; Plin. HN XVI. 5.15; 
XVII.1.17; Fest., 246 L; frag. Gai August., 4, 81. 



91J. Muñiz Coello

Revista Onoba, 2024, Nº 12https://doi.org/10.33776/onoba.vi12.7933

de forma paralela a las creencias y prácticas religio-
sas tradicionales.

Ya Homero menciona una ceremonia de encan-
tación contra el sangrado, en la Odisea, y supra 
aludiremos al espejo como instrumento de bús-
queda de los objetos robados en casa ajena34. En el 
medio agrario se creía que con la magia se podía al-
terar, perjudicar o dañar irremisiblemente cualquier 
cosecha, de modo que los pocos individuos que te-
nían los conocimientos necesarios para hacerlo, lo 
practicaban interesadamente de forma oculta, por 
la noche, sin testigos, en soledad y murmurando 
sus encantamientos en voz baja. De hecho en al-
gunas comunidades primitivas contemporáneas las 
propiedades podían estar protegidas por tabúes, que 
envolvían en castigos automáticos a cualquier mal-
hechor o ladrón que pretendiera perjudicarlas (La-
buschagne & van den Heever, 1991, 363)35. Esa era la 
clase de magia que se exponía en las Doce Tablas, en 
este caso prohibiéndola tasativamente, a causa de 
las misteriosas y nefastas influencias que las supues-
tas víctimas denunciaban y aseguraban que podían 
ejercer sobre sus campos, el medio de vida de la co-
munidad rústica de la época36. En la segunda mitad 
del siglo I d. C., escribía el naturalista Plinio que 
el acervo popular seguía manteniendo tal creencia 
y cuando por ejemplo, el campo de un liberto lla-
mado C. Furio Crésimo cosechó frutos más grandes 
que los de los vecinos, que explotaban campos más 
extensos, en medio de la envidia de aquellos surgía 
la sospecha de que hubiera echado algún tipo de 
maldición a sus cosechas. En opinión de Apuleyo, 
un siglo después, la magia era una práctica tene-
brosa y horrible, tan pestilente y abominable, que 
no podía sino ser castigada de la forma más severa 
(MacCulloch, 1908/1927, 256; Trigger, 1963,164)37. 

34  Hom. Odysea, XIX. 457, encantamiento contra el 
sangrado. 

35  Quien usa bienes robados puede sufrir perjuicios por 
tal uso, a causa de la magia, y si por ello muere, los bienes 
deberían ser enterrados con él o quemados. 

36  Tab. VIII.1 qui malum carmen incantassit… 
(quive) occentassit carmen cond(issit), … Plin., HN XX-
VIII. 2. 17; Fest., 190L; Cic. rep. IV 10. 12 ap. Aug., de civ. 
Dei, II. 9; Tusc., IV. 2. 4; Brut. 217; Aug., de civ. Dei, II. 
12-14; Hor. epist. II. 1. 152-155; Corn. Ad. Pers. Sat.,1, 123; 
Porph. ad Hor. Sat., II. 1, 82-83; ad Her., IV. 25. 35; Dig., 
XLVII. 10, 15, 3; L. 16. 236, pr.; Arnob., adv. gent., 4, 34; 
Paul., Sent., 5, 4, 6; Dig., L. 16, 236, pr.

37  Tab. VII (VIII). 3a; Plin. HN XVIII. 6. 41; Apul. 
apolog., 47. 3-4; Aug. de civ. Dei, VIII. 19; Tibul. I. 8.19; 
En la comunidad india de los hurones, las personas cogidas 

Estas creencias venían de generaciones, forma-
ban parte de las convicciones de los campesinos y 
la ley del 449 lo que hizo fue sancionar por escrito 
las respuestas que éstos venían dando a esta clase 
de problemas desde tiempos pasados. Desde ese 
momento, los culpables de aquellas prácticas eran 
sacrificados a la diosa Ceres, igual que los que roba-
ban el pasto del vecino o su cosecha, aprovechando 
la noche y con sigilo, castigo éste más duro que el 
asignado al homicidio. En tiempos posteriores, si 
el culpable era menor de edad, se le apaleaba a dis-
creción del pretor y se fijaba el pago doble como 
compensación del daño producido38. De la misma 
forma, con la muerte en el fuego tras ser apalea-
do, pagaba quien quemara deliberadamente el trigo 
apilado cerca de la casa, y si lo hizo por accidente 
o negligencia, debía reparar el daño, y si no podía, 
sufriría un castigo leve (Cifani,  2009, 312)39.

En suma, el robo de pasto o cosechas, la destruc-
ción intencionada de éstas o de las casas, suponía el 
castigo más severo, la muerte. En estos casos no se 
contemplaban atenuantes, que fuese de día o que el 
autor no mostrara resistencia. Cuando el robo era 
de objetos no específicamente vinculados al mundo 
agrario, acaso por no considerarse de vital impor-
tancia para la subsistencia de las víctimas, entonces 
se valoraban las circunstancias del mismo, y se dis-
tinguía entre noche o de día, libre y esclavo y resis-
tencia armada o no, y aparecían variables y niveles 
dentro del mismo delito, que actuaban como ate-
nuantes o agravantes. Esto era fruto de los comen-
tarios de los juristas, que influían en la regulación 
finalmente aprobada por el pretor40. 

Importante elemento para asegurar la convi-
vencia comunitaria era delimitar algún grado de 
responsabilidad personal por daños causados a los 
vecinos. De modo que si un árbol sobresalía en la 
parcela de otro, éste podía cortarse hasta una longi-
tud de quince pies41, y todos los campesinos debían 
in fraganti ejerciendo brujería, podían ser ejecutadas en el 
acto por quien las descubriera, sin castigo para los ejecuto-
res. 

38  Plin. HN XVIII. 3. 12; XXVIII. 4. 18; Sen. Qnat. 
4. 7; Mart., Capella, 9 § 928; Serv. ad Verg.ecl., VIII. 71; 
95-99; Schoell, VIII. 7; = Bruns, VIII, 8; = FIRA, VIII, 8; 
Tab.VIII.9. 

39  Gaius, l. IV ad XII tab.; Tab.VIII.10; Dig. XLVII. 
9. 9.  

40  Es lícito matar a un ladrón de noche, y a la luz si se 
defiende con un arma, Cic. pro Tull. XX. 47. 

41  Tab. VII.9, si arbor in alienum imminet, quin-
decim pedes altius sublucato, Dig. XLIII. 27. 1; 27. 7-9; 



92 La búsqueda de objetos robados (Doce Tablas, tab. I. 20; VIII. 15 A). Contexto etnológico ...

Revista Onoba, 2024, Nº 12 https://doi.org/10.33776/onoba.vi12.7933

contener o encauzar las aguas de lluvia que proce-
dieran de sus parcelas para que estas aguas no da-
ñaran a las vecinas42. Finalmente, entre el consejo 
y la norma, se pronunciaban las Tablas sobre algu-
nas cuestiones, fruto de la experiencia, cuyo segui-
miento redundaba en beneficio de los cultivos. Por 
ejemplo, se subrayaba el alto valor de los árboles, de 
la madera como material de construcción, por lo 
que se permitía la recuperación de maderas ya pre-
paradas para formas parte de la construcción de un 
edificio o un viñedo. Una norma reforzaba el equi-
librio que debía existir entre la reproducción artifi-
cial y el cuidado de plantas como las viñas (Van der 
Puy, 2017, 137)43.

4. Doce Tablas. Contenido y transmisión

La Ley de las Doce Tablas, admirada y venerada 
por los romanos de todos los tiempos como autén-
tica cuna del derecho, la ley de la que todos habían 
oído hablar a lo largo de su vida, y de la que no po-
cos se jactaban de conocer sus contenidos, ocupaba 
el espacio de doce tablas, número emblemático para 
textos legales posteriores44.

Lo que de ella nos ha llegado, su sintaxis, orto-
grafía y fonética, delatan un largo e ininterrumpi-
do y proceso de modernización, en el que ciertos 
enunciados han sido objeto de variantes bien esta-
blecidas, y otros se transmiten de manera claramen-
te inexacta (Drummond, 1989, 115; Guillem, 1967, 
341-401; Van der Puy, 2017, 116-117)45. Las expre-
Paul., Sent., 5, 6. 13,

42  Tab. VII.8 si aqua pluuia nocet, arceto, Dig. XL. 
7. 21, pr.; Cic. top. IX. 39; Paul., Dig. XLIII. 8, 5; XXXIX.3. 
3. 3; 3. 1. 18.

43  tignum iunctum aedibus uineaue e concap(edi-
ne) ne soluito, Tab.VI.6 (VI.8), Fest., 502 L; Ulp. Dig. XL-
VII. 3, 1, pr.1; XLVI. 3, 98, 8; XLI. 1, 7, 10; 10, 4, 6; Paul., 
ad ed., Dig. VI. 1. 23, 6; Paul., Dig. 24, 1, 63; Gai., Dig. 
XLVII. 3.1.pr; L. 16, 235, 1; quandoc sarpta, donec dempta 
erunt…, Tab. VI.7 (VI.9); Fest., 474 L; 310 L. Platón, Le-
yes, VI. 760-761, y aparecieron luego de las Tablas, VII.8, en 
Catón, agr. I.3; 155.1, Varrón, rust. I. 12. 1,  y en Columela, 
I. 6.24; II. 2. 9-10; II. 16. 4-5.  

44  La admiración de Cicerón por Platón, le lleva a dar 
el mismo título a dos de sus obras, las Leyes y la República, 
por ejemplo. En realidad, parece que el número real fue diez, 
como sabemos para la lex irnitana y la malacitana, lo 
que podría hacernos pensar que acaso también fueran diez 
las que se aprobaron a mediados del siglo V. De este modo, 
toda la tradición sobre las dos tablas añadidas sería falsa, 
vid. DION. HAL.  X. 60. 5. 

45  Un buen resumen de las vías por las que nos ha lle-
gado lo que conocemos sobre las Doce Tablas. 

siones usadas en las Doce Tablas fueron adaptadas 
al paso de los tiempos y a las nuevas formas del dis-
curso. Así, algunos vocablos cambiaron de significa-
do y las locuciones arcaicas fueron substituidas por 
las formas que eran propias de cada momento. En 
el siglo I d. C. Seneca constataba la forma en que de 
manera habitual los intelectuales de cualquier época 
sobrellevaban el cansancio por el uso repetido del 
mismo lenguaje y la ausencia de nuevas ideas. Se 
volvía al pasado para recuperar las viejas fórmulas 
que, paradójicamente, debían reavivar las ya an-
ticuadas de sus propios dias. Así, se reestablecía el 
lenguaje arcaico de las Doce Tablas, en su estricta 
literalidad, y perpetuaban sin alteración los mismos 
términos que los comentaristas y tratadistas ya ha-
bían encontrado abstrusos e incomprensibles, como 
reliquias revestidas de toda la venerabilidad que 
otorgaban los siglos transcurridos. De modo que a 
la dificultad de entrada de evaluar un texto que se 
transmitía dañado, fragmentado y muy incomple-
to, se sumaba la dificultad de intentar distinguir el 
original, lo auténtico y fidedigno, de lo modificado, 
manipulado y añadido. Y ello, a lo largo de siglos 
(en esta línea, Guillén, 1968, 80)46

Lo que en el año 449 se aprobó es descrito como 
una ley que siguió los pasos previstos en la apro-
bación de leyes en tiempos muy posteriores. De 
esta forma, la tradición avalaba aquel documento, 
como cualquier rogatio elaborada por una autori-
dad pública, sometido a debate y finalmente vota-
da en la asamblea pertinente47. El documento era 
un conjunto de restricciones e imperativos en un 
lenguaje simple en la forma y a veces obscuro en 
su fondo. Se ha pensado que esas normas no eran 
tanto rigurosas exigencias a cumplir, como pautas 
puestas por escrito de cuáles eran los acuerdos a los 
que las familias de la comunidad romana habían lle-
gado con relación a los conflictos particulares que se 
describían, durante generaciones. Un grupo de per-
sonajes, a los que por su número llamaron decem-
viros, de cualificación, prestigio y larga experiencia 
de jurisdicción, elegidos por el senado, recopilaron 
un material fundamentalmente oral que contenía lo 
que los usos y costumbres habían percibido como 
correcto en un momento concreto, a la luz de la 
experiencia (Crawford, II. 560; 561)48.

46  Sen. ep. 114. 13. Las Tablas, “de estilo conciso y sim-
ple”, DS XII. 26. 1. Algo que ya advertía Aulo Gelio, a través 
del jurista Cecilio Africano, Gell. XX.1. 22. 	

47  Dion. Hal. X. 57. 5-7; Livio, III. 34. 6. 
48  Las Doce Tablas exponían en el foro todas las cos-



93J. Muñiz Coello

Revista Onoba, 2024, Nº 12https://doi.org/10.33776/onoba.vi12.7933

Se pensaba que aquellos modelos de resolución 
de conflictos, de estricto ámbito privado y en con-
secuencia, desconocidos para el pueblo en general, 
podrían ser modelos de referencia para toda la co-
munidad en disputas similares. En su redacción 
general aquel texto arcaico manifestaba una fal-
ta de habilidad para establecer generalizaciones o 
abstracciones expresas, y su enunciado era el de la 
casuística de cada caso. Muchas de las expresiones 
empleadas con frecuencia ya resultaban incom-
prensibles, por arcaicas, para los expertos romanos 
del siglo del siglo II a. de C., cuando según nuestras 
noticias, comenzaron a elaborarse los primeros co-
mentarios a aquellas leyes. Creemos necesario cono-
cer estos aspectos para obrar con cautela a la hora 
de abordar sus mandatos (Cornell, 1995, 279; Van 
der Puy, 2017, 118; las Doce Tablas no imponían 
obligaciones, Pharr, 1937, 4)49.

Las decisiones pertenecían al ámbito del derecho 
privado, como era el matrimonio, el divorcio, la he-
rencia, la patria potestad, la propiedad, las ofensas 
e injurias, la violencia personal, las deudas, los es-
clavos y las conductas referidas a funerales. Pocos 
elementos se vincularon con el derecho público. 
Las comparecencias judiciales, los enterramientos 
en la Ciudad y en un caso, al comitiatum maxi-
mum, lo que alejaba la ley del contexto político en 
que Livio y Dionisio de Halicarnasos la insertaban 
(Cornell, 1995, 279)50. Los textos aludidos por M. 
H. Crawford para asegurar que las Tablas trataban 
asuntos públicos, a mi juicio no parecen muy con-
sistentes. En la tabla VII. 6-7, se usa el término via, 
que en mi opinión se refiere a caminos entre fincas, 
no a vías públicas. Una institución pública constru-
ye una via, pero no hace ley de sus medidas. Esto 
parece más bien normas para caminos vecinales; en 
otro lugar se alude a coetum ne facito, que no se 
haga un coetus, reunión, asamblea, que no tiene 
que ser forzasamente referido al entorno público, 
pues puede estar hablando de medidas internas de 
una comunidad, no supone necesariamente la exis-
tencia detrás de un estado o un gobierno público. 
De hecho, cualquier comunidad podía establecer 
medidas útiles y positivas para el mejor funciona-
tumbres y leyes ancestrales junto con las introducidas des-
pués, Dion. Hal.  II. 27. 3.

49  Tib. Coruncanio respondía las cuestiones que le 
planteaban como pontifex maximus, a mediados del siglo 
III, no como comentarista o jurista laico, 

50  Livio, III. 9. 5; Dion. Hal. X. 3. 

miento de sus miembro, que se tomaban tras reu-
niones de éstos.   

En una etapa posterior – a partir del 366 a. de 
C.? –, el pretor, como magistrado encargado de la 
Justicia, dio por válido lo que la costumbre venía 
haciendo y se limitó a sancionar o suavizar las pe-
nas que se venían aplicando. Acaso por el fragmen-
tado y deteriorado estado en que aquel conjunto de 
decisiones les había llegado, parece que los comen-
taristas posteriores se limitaron a desdeñar el man-
dato arcaico literal, y en sus interpretaciones subra-
yaron el papel del poder público, representado por 
las leyes posteriores y el tribunal del pretor, como 
el elemento esencial que sancionó el papel de la ley 
frente a la costumbre. Desvirtuando sin duda con 
ello la esencia de aquel texto (Maine, [1861] 1908, 
16)51. 

Debemos hacer referencia a un elemento im-
portante del contexto temporal en que se aprobó 
esta legislación. Se trata de los niveles de alfabeti-
zación existentes, esto es, del uso de la lectura y 
escritura por la población a mediados del siglo V.  
Se ha concluido que a finales del siglo VI, con el 
final de la monarquía, el porcentaje de los que en 
Roma sabían leer y escribir no debió superar el 5% 
del total de la población. Incluso ese porcentaje po-
dría ser aún menor cuando disminuyó la influencia 
etrusca, con la salida del último monarca. En cual-
quier caso una ciudad gobernada por aristócratas, 
como era la Roma de comienzos de la República, 
no parece que tuviera como interés primordial en 
los siglos V y aún el IV el facilitar la difusión de la 
palabra escrita al conjunto de la población. En este 
contexto, sin objetar que la tradición hablara de le-
yes escritas, creemos que en la Roma del siglo V el 
conocimiento de éstas debía ser limitado y todo el 
procedimiento legal y judicial, de corte privado, era 
básicamente oral, por lo que no se requería que los 
destinatarios de una ley o los litigantes de un jui-
cio supieran escribir o poder leer las leyes. Tan sólo 
debían memorizar los procedimientos, las fórmulas 
establecidas por los pontifices para litigar ante un 
juez o árbitro, y desde fines del siglo IV, las nuevas 

51  nec manifesti furti poena per legem XII tabula-
rum dupli inrogatur, eamque etiam praetor conseruat. 
Gaius, inst. III. 190. Coincidimos con lo que ya en su tiempo 
postulaba, esto es, que lo recogido en aquella ley arcaica eran 
sobre todo usos y costumbres existentes en el momento de 
su elaboración, el siglo V, si tenemos en cuenta la dificultad 
de transmisión y conservación de las costumbres y hábitos 
de generaciones anteriores. 



94 La búsqueda de objetos robados (Doce Tablas, tab. I. 20; VIII. 15 A). Contexto etnológico ...

Revista Onoba, 2024, Nº 12 https://doi.org/10.33776/onoba.vi12.7933

fórmulas laicas aprobadas (Harris, 1989, 151; Fors-
ythe, 2005, 214).  

El hecho de que entre la publicación del texto y 
su comentario e interpretación por los juristas del 
siglo II d. C. llegaran a pasar hasta seis siglos, nos 
obliga a pensar que tuvo que haber una consistente 
cadena de copia y transmisión del mismo. Sobrevi-
vió al saqueo galo de comienzos del siglo IV, pasó a 
través de copias al siglo III, y finalmente lo tuvie-
ran en sus manos comentaristas y juristas de co-
mienzos del siglo II a. de C., como Sexto Elio Peto 
Catón, el cónsul del 198, y aún un resumen del mis-
mo, un libellus, era libro de lectura en las escuelas 
de comienzos del siglo I a. de C. Siguió copiándo-
se con todos los problemas de pérdidas, deterioros, 
correcciones, manipulación, malas transcripciones 
e interpretaciones defectuosas, hasta avanzado el 
Principado, cuando aún conservaba partes y ele-
mentos esenciales suficientes como para constituir 
materia de estudio, análisis y exégesis de expertos 
en Derecho como Sexto Pomponio y Gayo, de las 
décadas centrales del siglo II d. C. Sin menoscabo 
de la información y autores que desconocemos y 
que pudiesen haber dado más luz a nuestra endeble 
noción del proceso (Kenney, [1982], 1989, 40)52. 

El documento sufrió los avatares propios de su 
exposición a la acción humana y la interperie. La 
primera fatalidad material conocida debió produ-
cirse con el asalto de los galos a la ciudad a comien-
zos del siglo IV a. de C., después de sesenta años de 
exposición en el foro. Los autores nos dicen que el 
foro y el comitium fueron arrasados, y que pocos 
monumentos escaparon de la catástrofe. A excep-
ción de la colina capitolina, la Ciudad ardió durante 
varios días. Hay varias versiones sobre qué se hizo 
con los abjetos salvados. La atención se centró en 
los objetos de culto, que o bien fueron llevados al 
Capitolio antes del asalto, o bien metidos en tina-
jas se enterraron en una capilla cercana a la casa 
de flamen quirinalis. Tambien se dice que fueron 
sacados de la Ciudad por éste y las vestales en un 

52  Un rollo de papiro conservado en óptimas condi-
ciones, podía durar más de los 200 años dichos por Plinio, 
NH XIII.83. A tres años de su muerte en el 43, Cicerón 
había podido leer cartas de Cornelia, mujer de Tib. Sem-
pronio Graco, el cónsul del 177, con casi siglo y medio de 
antigüedad, y el emperador Marco Aurelio pedía a amigo 
M. Cornelio Frontón, rétor y orador, extractos de Lucrecio 
y Enio, de dos y tres siglos de antigüedad respectivamente, 
Fronto, epist. 105N. Por consiguiehte, existían copias de do-
cumentos muy antiguos. Pero aún así a fines del siglo II d.C. 
era difícil hallar copias de autores de la República. 

carro de un particular que huía al Janículo con su 
mujer, y que antes de llegar a ese monte el carro fue 
desviado a la ciudad etrusca de Caere, a dos días de 
camino al Norte de Roma. 

Livio escribe que la mayoría de los documentos 
públicos y privados se perdieron en el incendio; y 
pese a que expulsados los galos, se ordenó que se 
tratara de recuperar cuanto se pudiera, entre los que 
estaban las Doce Tablas y algunas leyes reales, sólo 
algunas de ellas fueron recuperadas53. El peso mate-
rial de las tablas de bronce debió ser considerable, 
difícil de manejar y de transportar, máxime en mo-
mentos de urgencia por amenaza extrema54, por lo 
que los esfuerzos se concentraron en lo más liviano 
y apreciado, fácil de manejar y de significado más 
íntimo, como eran los objetos religiosos. Descono-
cemos el alcance material de esos daños, por lo que 
el texto de las Tablas debió reconstruirse a base de 
lo conservado y de las copias que se encontrasen, 
sin descartar que algunas partes se dieran por perdi-
das. En suma, no sabemos cuánto conservamos del 
original, tanto en cantidad como en calidad, por lo 
que debemos tener presente el carácter hipotético 
de nuestras reflexiones. 

Es por tanto dudoso que el texto que consultara 
Sexto Elio Peto en la primera mitad del siglo II a. 
de C., fuera una copia íntegra del original, y que 
no adoleciera de manipulaciones, carencias y erro-
res propios de los casi doscientos años transcurridos 
desde el asalto galo. En ese tiempo prácticamente 
no hubo juristas ni comentaristas del Derecho, ase-
gura Cicerón, que fechaba al más antiguo de ellos a 
mediados del siglo III. Mientras, la interpretación 
del Derecho y la ley en general siguió estando en 
manos de los pontífices, los únicos expertos con 

53  Livio, V. 39.11; 40.7-8; 40.10; 41.4; 41.10; 42.2; 43.1; 
48.3; 50.3; 51.9; VI. 1-2; 1. 10. Plut. Cam. 20; Gell. I. 1. 10. In 
publico, en el lugar más visible del foro, en la plaza pública, 
Livio, III. 57. 10; DION. HAL.  X. 57. 7; Zon. VII. 18. 3; DS 
XII. 26. 1. 

54  Al no disponer de análisis publicado que aporte el 
dato del peso de las tablas conservadas, la malacitana e ir-
nitana - altura, 91,5 cm.; anchura, 57,5 cm.; grosor, 0.6 cm. 
peso: sin dato -, nos obliga a usar de la experiencia personal. 
Estuve durante más de un año en contacto directo con las 
Tablas VII y X de la ley irnitana, en el Museo de Huelva en 
los años ochenta, evalué su peso sosteniendo una de ellas en 
las manos, ya limpia y despejada de todas sus incrustacio-
nes, abandonando de inmediato el intento, para evitar que 
pudiera caerse al suelo, al superar en mi opinión los veinte 
kilos. Que multiplicado por diez, superaría sin duda el cen-
tenar de kilos para el conjunto. Pero sólo es una conjetura, a 
falta de ese dato en los estudios publicados. 



95J. Muñiz Coello

Revista Onoba, 2024, Nº 12https://doi.org/10.33776/onoba.vi12.7933

autoridad para interpretar y señalar los procedi-
mientos que exigía cada caso55. De hecho, para Ci-
cerón el jurista más antiguo conocido lo era como 
pontifex maximus entre el 254/243, Tiberio Co-
runcanio, que había sido cónsul en el 280, y que 
llegó a ser famosos por sus responsa. Se le atribuía 
un Comentario sobre las Doce Tablas, y pese a 
la promulgación de las legis actiones a cargo del 
scriba y edil Cn. Flavio, en el 304, como podemos 
ver éstas no susbstituyeron el poder de decisión y la 
jerarquía de este cuerpo religioso, que convivió con 
las nuevas fórmulas del ius civile, hasta que dejaron 
de consultarse por obsolescencia (Drummond,1989, 
117; Forsythe, 2005, 212-213; Maine, [1861] 1908, 
333; Pugsley, 1969, 145) 56. 

Tiempo después del pontífice Coruncanio, el 
citado Sexto Elio, publicó su obra Tripertita, así 
llamada porque estaba constituida en tres partes, la 
norma o ley en cuestión, su interpretación, y la le-
gis actio que le correspondía. Esta figura es proba-
blemente la más citada por los estudiosos actuales, 
y sin más argumentos que el ser el único dato trans-
mitido sobre la obra de un jurista, se le considera 
fuente a partir de la cual se transmitió el original 
de aquella ley arcaica para los juristas posteriores. 
Sexto Pomponio, jurista del siglo II d. C., y autor 
del enchiridion – manual o guía – donde citaba 
sucintamente la creación de aquellas Doce Tablas – 
Dig. I. 2. 2.4. - calificó los Tripertita de Sexto Elio 
como cunabula iuris. A esta obra, de la que nada 
sabemos, van referidas todas las fuentes que pudie-
ron usar los juristas posteriores para sus estudios 
sobre los contenidos de las Doce Tablas. En nuestra 
opinión, no está Sexto Elio exento de los mismos 
problemas de transmisión de cualquier copia mani-
pulada (Watson, 1973, 26-30)57. 

55  omnium tamen harum et interpretandi scientia 
et actiones apud collegium pontificum erant, Dig, I. 2.2 
6; las fórmulas de los pontífices fueron publicadas en el foro, 
Livio, IX. 46.5-6. 

56  Dig. I. 2.2.7; 38; Cic. de orat. III. 134. Aunque acaso 
esté de más aludir a ello para los romanistas, las legis actio-
nes eran fórmulas de actuación, a las que debían someterse 
quienes apelaran a un juez o árbitro externo y no hubiese 
resuelto su litigio con la otra parte mediante acuerdo. Su 
cumplimiento cabal era obligado, so pena de perder la causa. 
Livio, IX. 46. 5-6; Gayo, IV. 11-29. En una sociedad funda-
mentalmente iletrada, esas legis actiones se aprendían de 
memoria y la autoridad civil, el pretor, velaba por su estric-
to seguimiento. Macrob. I. 6. 30, sobre Tremelio Escrofa.  

57  Gell. I. 10. 1; IV. 1. 20; 6. 10; Livio, IX. 46.5; Dig. I. 
2.2.7, donce dice que las legis actiones de Sexto Elio consti-

Medio siglo después de Sexto Elio, tenemos los 
nombres de Manio Manilio, cónsul del 149 y M. 
Junio Bruto, pretor del 142 y autor de un trabajo 
sobre el ius civile, que criticaba como absurdo co-
sas como calificar de robo el dejar en lugar distinto 
al animal prestado, como las Tablas decían sobre el 
hurto. Nada más podemos decir de ellos. A finales 
del siglo II y comienzos del I a. de C., enseñó Lucio 
Elio Estilón Preconino de Lanuvio, maestro de M. 
Varrón y de Cicerón, quién decía haber frecuentado 
su casa de joven, y al que se atribuye un comentario 
sobre el lenguaje sagrado y su uso en las Doce Ta-
blas, hoy perdido. En una defensa judicial hecha a 
fines de los setenta, tanto Cicerón como el abogado 
de la otra parte – Lucio Quincio – manifiestan un 
amplio conocimiento de las Doce Tablas, en aquella 
parte que afectaba al juicio, probablemente superior 
al nivel de lo que aquel, de niño, aprendía en la es-
cuela (Russo, 2014, 155-164)58. 

Ser. Sulpicio Rufo, respetado jurista y cónsul del 
51 y muy amigo de Cicerón, fue según Gayo quien 
distinguió entre los cuatro tipos de hurto, que si-
guió luego Masurio Sabino, de tiempo de Tiberio, 
mientras que Labeón, augústeo, sólo distinguía dos, 
pues los otros dos, furtum conceptum y furtum 
oblatum solo eran circunstancias de los dos único 
tipos de robos, el manifiesto y el no manifiesto59. 
En suma, desde el siglo II a. de C. hubo un interés 
por el estudio de aquel arcaico documento, abun-
dando los comentarios e interpretaciones, a partir 
del texto que les habían llegado, que propiciaba la 
errónea calificación de robo a cosas prestadas, que 
supra aludimos, la violencia sobre los esclavos, las 
dos o cuatro clases de hurto y otras que no nos han 
llegado, que modificaron la versión tratada en el si-
glo II d.C. por Gayo.   

Por el lado historiográfico, dado que Livio es in-
formación central – junto con Dionisio de Halicar-
nasos – sobre el entorno histórico y político en que 
se gestaron las Doce Tablas – con independencia de 
la veracidad de lo transmitido -, no está demás sa-

tuyen el ius Aelianum, hablando de los Tripertita en Dig. 
I. 2.2. 38, como cosa distinta,  

58  Cic. de orat. I. 212; Gell. I. 12. 18; 18. 1; II.21.8;  III. 
1. 12; VI. 15. 1; XVI. 8. 2-3; XX. 1. 13. Nada de los Scaevo-
lae, Rutilio Rufo, Cayo Lelio o los Tuberones posteriores, 
conectado a las Doce tablas. Sexto Elio, Manilio y Marco 
Bruto, los mejores juristas de su tiempo, Cic. fam. VII. 22; 
ProTullio, 49-51.  

59  Gayo, III.183; 191 aseguraba que esas dos variantes de 
robos venían en las Tablas; Cic. Brut. 207; Gell. XVI. 8. 2. 



96 La búsqueda de objetos robados (Doce Tablas, tab. I. 20; VIII. 15 A). Contexto etnológico ...

Revista Onoba, 2024, Nº 12 https://doi.org/10.33776/onoba.vi12.7933

ber sobre las fuentes de información del patavino. 
Además de la analística de las dos últimas centurias 
republicanas, Livio usó la obra de Q. Elio Tuberón, 
historiador y jurista coetaneo, padre del cónsul del 
año 4 d. C., Sexto Elio Cato, posiblemente descen-
diente del citado consul del 198 a. de C.. Livio se 
limita al relato histórico que llevó a la aprobación 
de la ley, pero no habla de su contenido, asunto 
que deja a un lado. En consecuencia, no parece que 
consultara los trabajos de reconocidos juristas de su 
época, como los ya citados Sulpicio Rufo, Antistio 
Labeón o L. Elio Estilón, por dar algunos nombres 
(Foster, 1926, XXVIII-XXX) 60. 

En el Principado de Augusto desarrolló su labor 
el citado M. Antistio Labeo, con más de 400 obras, 
entre ellas un Comentario a las Doce Tablas, del 
que sólo tenemos referencias, y después, nada hasta 
la segunda mitad del siglo II d. C., reinado de Mar-
co Aurelio, fecha a partir de la cual se documenta 
la actividad de los grandes estudiosos del Derecho, 
aquellos que la romanística ha consagrado como los 
mentores de la Época Clásica del Derecho. Se trata 
del ya citado Gayo y ya en el siglo III, Ulpiano, 
Papiniano, Herenio Modestino y Paulo, juristas 
prestigiosos y todos ellos nombrados en la Ley de 
Citaciones, establecida por Teodosio II y Valenti-
niano III en 426 d. C.61   

Junto a Sexto Pomponio, de mediados del siglo 
II d. C., el experto en derecho Gayo nos ofrece un 
lenguaje técnico que no pudo proceder de aquel 
documento arcaico y se ha sugerido que lo tomó 
de expertos posteriores, como Sabino y Sulpicio, y 
hasta de Sexto Elio Peto, de cuya obra pudo obtener 
la copia del texto de las Doce Tablas usado para sus 
comentarios (D’Ippolito, 1992, 279-289). Pero es 
mera conjetura que la fuente usada por Gayo para 
su comentario a aquella ley y las partes utilizadas 
en sus Instituta sean los Tripertita, que no cita ni 
una sola vez en lo que conservamos de su obra. 

Nos queda el excepticismo de Gayo y los pros y 
contra del tratadista Aulo Gelio, ambos coetáneos. 
Por boca de sus personajes el filósofo Favorino y 
el jurista Cecilio Africano, Gelio calificaba aquella 
Ley de confusa, con pasajes dificil de entender, a 
veces muy severos y otras, muy suaves, algo que 

60  Q. Fabio Pictor, L. Cincio Alimento, L. Calpurnio 
Pisón Frugi, Valerio de Anzio, Q. Claudio Quadrigario, C. 
Licinio Macro y L. Celio Antípatro, el tratado Origenes, de 
Catón el Censor y Polibio.

61  Gell. XX. 1. 13; XII.18; VI.15. 1; Cn. Flavio, Livio, 
IX. 46. 1

justificaba porque después de tantos siglos se había 
olvidado el significado de las palabras y las costum-
bres que allí se explicaban62.

Según Gayo, cuando se descubrían bienes roba-
dos en una casa y su dueño era inocente, estába-
mos ante la actio concepti, y ante una actio oblati, 
cuando esos bienes se habían introducido intencio-
nadamente para inculpar al dueño de la casa. Inclu-
so citaba Gayo una actio prohibiti contra quien se 
negara a permitir la búsqueda de bienes robados en 
su casa, que creemos una elaboración de los juristas. 
De todo esto pensamos que estas variantes del robo, 
con sus correspondientes actiones, eran demasiado 
ambiguas y complejas de establecer, lo que las expo-
nía a contínuas conjeturas e interpretaciones, algo 
que no armonizaba con aquellas normas arcaicas, 
caracterizadas por la determinación, el laconismo o 
concisión y la unívoca severidad de sus mandatos. 
Creemos que no formaban parte del espiritu de esa 
ley unas opciones basadas en circunstancias y por-
menores aleatorios, y que más bien parecían obra de 
los juristas, como pensaba Labeón sobre los tipos de 
hurtos tratados en aquel documento. De hecho, ha-
blar directamente de furtorumque quaestio cum 
lance et licio, era hablar de una creación de los ju-
ristas63.  

Siguiendo siempre a Gayo, que aporta el testi-
monio más completo, el castigo para el hurto mani-
fiesto, esto es, cuando el autor era cogido en el acto, 
de noche, o si de dia y se producía resistencia arma-
da, era la pena capital, no habiendo culpa alguna 
si la víctima al defenderse le ocasionaba la muerte. 
No disiente del castigo elegido en la sociedad pri-
mitiva. De día y sin violencia, el hombre libre autor 
del hurto podía ser apaleado, a criterio del pretor 
dice el comentarista – lo que nos traslada a tiempos 
muy posteriores – y luego sujeto a adictio, esto 
es, entregado como esclavo a la víctima, en la con-
dición que se daba a los deudores. Finalmente, es-
clavos y menores de edad eran apaleados a criterio 
igualmente del pretor, aunque más tarde el pretor 

62  Gelio sigue a Gayo con relación a las penas, Gell. XI. 
18. 3; 18. 7-10; 18.11; 18. 13; 18.19; XX. 1. 4; 1. 6; 1. 10, si bien 
añade la capital para los esclavos, que el jurista omite. Los 
robos descubiertos mediante el lanx y el licium son robos 
manifiestos, XI. 18. 10. Todo el libro XX está lleno de citas 
del pensamiento de Masurio Sabino, discípulo de L. Ateyo 
Capitón, sobre el hurto. 

63  Otra actio es la prohibiti, contra el que prohibe la 
búsqueda, que se aclara que fue introducida por el pretor, 
luego en tiempos psoteriores, Gayo, III. 183; 186-188; 192; 
Gell. XI. 18. 12; XVI. 10. 8.    



97J. Muñiz Coello

Revista Onoba, 2024, Nº 12https://doi.org/10.33776/onoba.vi12.7933

susbstituyó este castigo por una compensación del 
cuádruplo de lo robado, algo que debía confiarse en 
que se cumpliera a partir del peculium que ambos 
administrasen. En otra fuente - la manejada por 
Aulo Gelio -, al esclavo, tras su apaleamineto dis-
crecional, se le ejecutaba arrojándolo desde la Roca 
Tarpeya, versión más severa que nos vuelve a evocar 
a Labeón. Para el robo no manifiesto el castigo era 
la devolución del doble del valor de lo robado, y el 
triple para el furtum conceptum y oblatum, casti-
gos ciertamente suaves y por ello ajenos al espíritu 
de aquel texto64. 

A continuación, Gayo incluye lo que cree que 
podría ser una ceremonia, especie de legis actio ar-
caica, que la víctima de un hurto estaría obligada a 
observar, si buscara los bienes robados en un lugar 
en concreto. El buscador debería entrar en la casa 
desnudo, nudus, llevando sólo puesto una prenda 
para tapar sus partes, licio cinctus, y un plato en 
sus manos, lancem habens, procediendo a la bús-
queda, que de ser positiva y dar con los bienes el 
hurto quedaría asimilado al hurto manifiesto. Pero 
el comentarista no está conforme con esta noticia, 
que debe haber tomado de los juristas que sigue, 
pues tras esta aséptica y concisa información, de-
dica todo el párrafo siguiente, largo y muy crítico, 
a resaltar y descalificar ese mismo texto, sin escati-
mar la dureza de los términos, de modo que viene a 
concluir que aquella ceremonia, tal como a él se le 
había transmitido, resultaba imposible. 

Para empezar, Gayo no tiene claro qué sea un 
licium, que asimila a prenda interior para cubrir 
las partes pudendas, de modo que el buscador sólo 
podía buscar con la ropa mínima para cubrir sus 
partes. Al plato o lanx tampoco Gayo le encuen-
tra sentido, pues tanto si se trataba de que el bus-
cador tuviera las manos ocupadas llevándolo para 
que no pudiera introducir objetos en la casa, o para 
que colocara en él lo objetos robados que pudiera ir 
encontrando, es completamente absurdo, pues el ta-
maño o la naturaleza de los objetos podrían hacerlo 
inservible para ese fin. De manera que para Gayo esa 
norma era completamente inaceptable65. 

No menos crítico fue su contemporáneo el gra-
mático Sexto Pompeyo Festo, autor de una obra 
titulada De Significatione Verborum, epítome de 
la obra del liberto M. Verrio Flacco, gramático de 

64  Gell. XI. 18. 8; 18.10; 18.12; Gayo, III. 188; 189; 190; 
191; IV. 173.  

65  quae res [lex tota] ridicula est, Gayo, III. 192; 193; 
furta, quae per lancem liciumque, Gell. XI. 18. 9. 

tiempos de Augusto y Tiberio. El lexikon de Festo 
nos ha llegado gracias a otro resumen hecho en el 
siglo VIII d.C. por un tal Paulo el Diácono. Festo 
escribía que entre los antiguos se decía que el que 
iba a buscar objetos hurtados en casa ajena, entraba 
ceñido con un cordel, licium, y llevando un cuen-
co, lanx, colocado - sic - delante de los ojos, para 
evitar ver a las matronas de la familia o las vírgenes 
que pudiera haber en la casa. Esta explicación, que 
en realidad viene de Paulo, el epitomizador de Fes-
to, es poco convincente y apenas merece comen-
tario por desatinada. Pues nadie entra en una casa 
a buscar objetos tapándose los ojos con un plato o 
fuente, para evitar ver a la matrona o vírgenes que 
pudieran habitarla. Ello supondría además disponer 
de sólo una mano para coger lo que pudiera encon-
trar. Se ve que Festo o su epitomizador medieval 
no encontraba explicación lógica a ningúno de los 
dos elementos que caracterizaba la búsqueda de los 
objetos, el lanx y el licium, y se limitó a despachar 
el asunto aportando su opinión irreflexiva sin más 
consideraciones, pues se trataba de dos términos 
dentro de su lexicon de cientos de palabras (Lind-
say ed.,1913, 104; Marchant, 1890, 101; Cornell, 
2013, 67-68)66. Tenemos pues que, aunque todos ad-
mitían la tradición sobre una confusa ceremonia de 
recuperación de objetos robado, se criticaba hasta el 
punto de rechazarla por extravagante e inverosímil.  

5. Lance et licio, algo extraño, nunca 
explicado bien

Es indudable que el peso del testimonio de Gayo, 
vino dado tanto por el tono analítico, exhaustivo 
y serio de autor, como por ser sus Instituta casi la 
única fuente para muchas de esas partes del Dere-
cho. No puede la investigación romanística mos-
trarse muy reticente o crítica a la hora de examinar 
esta fuente de información, tal como está el panora-
ma sobre el llamado Derecho Antiguo ó Preclásico. 
De modo que pudiera haber más interés en asumir, 
tras una sucinta reseña lo transmitido por Gayo, 

66  Sea cual fuese el sifnificado y uso del lanx, el sentido 
comun demanda que un hombre que va a buscar en una casa 
los objetos que le han robado, debería llevar las manos libres, 
y no puedo ver como un hombre puede cambiar la inde-
cencia por la decencia por el hecho de mantener una plato 
perforado delante de su cara. Pienso que en lugar del plato 
“ante oculos tenebat”, que dá el estúpido epitomizador de 
Festo, el original decía “a linteo suspendebat”. La infor-
mación de Festo sobre las Tablas, podría haber sido tomada 
de autores del siglo III y II a. de C. 



98 La búsqueda de objetos robados (Doce Tablas, tab. I. 20; VIII. 15 A). Contexto etnológico ...

Revista Onoba, 2024, Nº 12 https://doi.org/10.33776/onoba.vi12.7933

como base para ulteriores análisis e interpretacio-
nes, que en examinar lo transmitido de aquel texto 
arcaico, desde el contexto histórico, social y aún 
económico al que va referido, tarea que ya hemos 
expuesto, y que no sin base se juzgaba ajena a los 
expertos del campo del Derecho. 

El significado del sorprendente rito nombrado 
convencionalmente como quaestio cum lance et 
licio – según reconstruía el maestro Gayo - ha pro-
vocado un buen número de explicaciones, tan inge-
niosas en algún caso como inaceptables en la mayo-
ría. Han sido tales las interpretaciones propuestas 
desde la misma antigüedad, que hoy pasa por ser 
una de las costumbres romanas más extrañas, acaso 
porque nunca fue bien entendida y por tanto bien 
explicada. Se trataba de un ritual que como otros 
usos y prácticas tenía arraigo en los comportamien-
tos de la comunidad romana primitiva. Compor-
tamientos que por primera vez fueron fijados por 
escrito, a mediados del siglo V a. de C.( Maxwell-
Stuart, 1976,1-20; Zablocka, 2004, 109-121)67. Con 
las concisas expresiones que nos han llegado, que 
conocemos por los comentarios que seis siglos des-
pués hiciera Gayo, autor cuya biografía sigue siendo 
pura nebulosa, y los escritos de cuantos asumieron 
sus conclusiones, como su coetáneo el tratadista 
Aulo Gelio, y posiblemente Sexto Pompeyo Festo, 
gramático del siglo II d. C., epitomizado en el si-
glo VIII por Paulo el Diácono, con este material, 
decimos, se han ensayado numerosas y desiguales 
reconstrucciones sobre cómo fuera aquel ritual que 
supuestamente se recogía en las Tablas para la re-
cuperación de los objetos robados, a partir de los 
dos únicos términos conservados (Visscher, 1925, 
249-277). 

Esta fórmula de búsqueda formal recogida en las 
Doce Tablas ya era obsoleta a mediados del siglo 
III a. de C., sobreviviendo la informal, en la que 
pasado el tiempo seguía conservando algún resto 
del ritual primitivo, como vestigio del pasado, aun-

67 – cum lance licioque (= Schoell, VIII, 14 ; = Bruns, 
VIII, 15 ; = FIRA, VIII, 15 ; Gaius, 4, 173; Gaius, III. 186-
187;191-192 ; Gell., XVI. 10. 8; 11, 18; 9. 12 ; Fest., 104 L ; 
Glossa Taurinensia, § 936 Alberti. Asignados a la Tabla I, 
20, donde se establecían algunos procedimientos judiciales, 
o en otros estudios a la Tab. VIII. 15b, dentro de los diferen-
tes delitos tratados. Para Zablocka, esta quaestio cum lance 
et licio, siguiendo a Gayo, no va referido al procedimiento 
de re furtiva, sino a uno que fue típico en el siglo I a. de C., 
la actio vi bonorum raptorum, identificada con el edicto 
de M. Terencio Varrón Liciniano Lúculo, pretor peregrino 
del 76 a. de C., Cic. Tull. 8; Gayo, IV. 2; IV. 6. 19. 

que ya sin papel alguno, como vemos en tiempos 
de Nerón, con el uso del lanx en Satyricon, de 
Petronio (Drummond, 1989, 116)68. En esa nove-
la hay un episodio que transcribe una fórmula de 
búsqueda formal de objetos perdidos, tal como la 
ley lo regulaba en ese tiempo. El objeto a encontrar 
aquí era una persona, que la justicia buscaba, y el 
buscador era la autoridad, que entraba en una posa-
da o fonda, como era el caso, donde se sospechaba 
que se ocultaba el “objeto” buscado. En el relato un 
pregonero irrumpe en la casa cum servo publico, 
un viator y algunos prsonajes más cuya función no 
se especifica. Aquel lleva una antorcha y vocea lo 
siguiente: “Hace un momento se ha perdido en los 
baños públicos un muchacho, de más o menos die-
ciséis años, de pelo rizado, tierno, bien parecido, de 
nombre Gitón. Si alguien está dispuesto a devolver-
lo o dar noticias de él, recibirá mil sestercios”. Hay 
por tanto una descripción normativa del “objeto” 
como credencial del vínculo entre éste y el busca-
dor, especie de prueba del derecho sobre el mismo. 
Es el vínculo del buscador con la “cosa” buscada 
(Crawford, 1996, 614)69.

No lejos del pregonero estaba plantado Ascilto, 
el compañero de correrías de Encolpio y como éste, 
protector de Gitón. Ascilto está arrebujado en un 
manto; el pregonero ha depositado ante él una ban-
deja de plata, in lance argentea, con la descripción 
escrita del joven buscado y la garantía, fidem, esto 
es, la recompensa. Gitón se esconde rapidamente 
debajo de la cama, y entretanto Ascilto, en cuanto 
recorrió cum viatore todas las habitaciones, llegó a 
donde estaba Eumolpo y concibió las mas funda-
das esperanzas por el hecho de encontrar la puerta 
muy cerrada. Pero el esclavo, metiendo la segur por 

68  Aulo Gelio fecha el abandono de la Ley de las Doce 
Tablas a partir de la ley Ebutia sobre las causas centunvira-
les, cuyo año de aprobación desconocemos, aunque algunos, 
sin datos que lo confirmen, hablan de mediados del siglo II 
a. de C.  Gell. XVI. 10. 8. 

69  Esta forma de búsqueda era la practicaba cuando la 
búsqueda informal se impedía, Macrob. I. 6. 30; Una nor-
ma de las Tablas pemite entrar en la propiedad vecina a por 
frutos caídos en ella, sin citar permiso previo. Una ley de 
mediados del siglo VII d. C., ordenaba que quien buscara 
una cosa robada tenía que exponer, reservadamente – ocul-
tamente, oculte - al juez qué cosa buscaba, de manera que 
le diera una descripción clara de lo que perdió, para que la 
verdad no permaneciera ignorada por no haber mostrado 
las señales evidentes, liber iudiciorum, VII. 2. 1, lex visi-
gothorum, Recesvinto, mediados del siglo VII, sobre los 
hurtos.



99J. Muñiz Coello

Revista Onoba, 2024, Nº 12https://doi.org/10.33776/onoba.vi12.7933

los resquicios de la puerta, saltó los cerrojos (Fra-
zel, 2005, 368 y 369)70. Resumamos lo descrito. En 
la escena se describe el objeto de búsqueda, como 
prueba de veracidad y se lleva el antiguo plato, un 
lanx, como en las Doce Tablas, aunque aquí pare-
ce desconocerse su función primitiva, por lo que 
se porta y se usa como recipiente ocasional de la 
nota que lleva la descripción hecha a viva voz y 
la garantía de la recompensa a quien aporte datos. 
Una función baladí como poco, y claramente su-
perflua. A cinco siglos de distancia, el ritual se ha 
desvirtuado y ha perdido las funciones iniciales, 
pese a lo cual seguía usándose uno de los objetos, el 
lanx, que según la tradición se usaba en el mismo. 
Recordemos que en la Atenas que Platón describía, 
tampoco se mencionaba el uso de recipiente alguno 
para la búsqueda de objetos, ni está presente en lo 
que sabemos de otras comunidades antiguas o pri-
mitivas contemporáneas. Una centuria antes de este 
relato, Cicerón parodiaba como ridículas las legis 
actiones usadas en los pleitos de su tiempo. Intenta 
con ello deteriorar la prudente y digna imagen de 
su antagonista Servio Sulpicio Rufo, en una cau-
sa contra Lucio Licinio Murena, jurista y abogado 
muy activo aquel, por otro lado admirado amigo 
del arpinate71. 

No ignoramos que es tan arriesgado, incluso 
temerario, como complejo ensayar conclusiones 
verosímiles sobre una ceremonia – especie de legis 
actio de los pontífices - a partir del análisis de dos 
vocablos, uno de ellos, lance,  que juzgamos inse-
guro. Los juristas clásicos vincularon de manera 
determinante esta ceremonia con un procedimien-
to arcaico de recuperación de los bienes robados72. 
Esta tradición adscribía los dos vocablos, únicos 

70  Intrat stabulum praeco cum servo publico alia-
que sane modica frequentia, facemque fumosam magis 
quam lucidam quassans haec proclamavit: ‘puer in bal-
neo paulo ante aberravit, annorum circa XVI, crispus, 
mollis, formosus, nomine Giton. Si quis eum reddere 
aut commonstrare voluerit, accipiet nummos mille. Nec 
longe a praecone Ascyltos stabat amictus discoloria 
veste atque in lance argentea indicium et fidem prae-
ferebat, Petr. satyr. 97. Describir algunos datos precisos de 
los objetos robados permite la búsqueda de esos bienes allá 
donde se sospeche que se encuentren. 

71  Cic. Mur. 25-30. 
72  Prohibiti actio quadrupli est ex edicto praetoris 

introducta; lex autem eo nomine nullam poenam cons-
tituit. hoc solum praecipit, ut qui quaerere uelit, nudus 
quaerat, licio cinctus, lancem habens; qui si quid inue-
nerit, iubet id lex furtum manifestum ese, Gayo, III. 192. 

vestigios de aquel procedimiento de búsqueda, a la 
tabla VIII. 15 a-b, de la Ley que se publicó en el año 
449. Según esa misma tradición, ambos términos 
declinables figuraban en ablativo, unidos por una 
copulativa, lance et licio. Su traducción sería “con 
plato o fuente”, de lanx, y licium, “y con cíngu-
lo, cordel o taparrabo”, que Gayo completaba e in-
terpretaba como una investigación, quaestio cum 
lance et licio. Y a partir de ahí y sin más noticia 
que aportar, hubo consenso sobre que estos dos tér-
minos iban referidos al procedimiento arriba cita-
do,  la búsqueda a cargo de la víctima de los objetos 
que le han sido robados en casa del presunto ladrón, 
asumiendo el análisis de Gayo. 

En alguno de los códices conservados, el térmi-
no licium aparecía sustituido por linteum, térmi-
no cuyo significado tampoco está claro, si bien se 
admite que solía designar un cierto género de tela 
cosida que se usaba para cubrir las partes íntimas. 
En conjunción con el lanx, no mejoraba la inter-
pretación anterior. Intentando dar coherencia al 
tema, se supuso que acaso la función del lanx fuera 
impedir que el buscador pudiera tomar nada de la 
casa al tener las manos ocupadas, o que esa espe-
cie de bandeja o plato fuese para depositar en ella 
las cosas robadas, hipótesis no válida pues presu-
ponía un tamaño mínimo para los objetos que se 
buscaban, como ya supra advertimos73. En suma, 
en el siglo II d.C. ni Festo, ni en consecuencia su 
fuente augústea, ni como veremos Gayo, el maestro 
y comentarista del Derecho, sabían ni encontraban 
sentido al papel de aquellos dos vocablos, lanx et 
licium, en la fórmula arcaica de búsqueda de obje-
tos robados (Warmington, 1938, 485; Wibier,2018, 
487; Mchale, 2012, 10; Crawford, 1996, 617)74. 

La interpretación de licium como desnudez, su-
ponía que el buscador debía entrar desnudo o más 

73  Quis sit autem licium, quaesitum est, sed verius 
est consuti genus esse, quo necessariae partes tegeren-
tur. Quae res (lex tota) ridícula est. Nam qui vestitum 
quaerere prohibet, is et nudum quaerere prohibiturus 
est, eo magis quod ita quaesita re (et) inventa maiori 
poenae subiciatur. Deinde quod lancem sive ideo haberi 
iubeat, ut manibus occupatis nihil subiciat, sive ideo, 
ut quod invenerit ibi inponat, neutrum eorum procedit, 
si id quod quaeratur, eius magnitudinis aut naturae 
sit, ut neque subici neque ibi inponi possit. Certe non 
dubitatur, cuiuscumque materiae sit ea lanx, satis legi 
fieri. Gayo, inst. III. 193.

74  cf. Gell. XI. 18. 9, Tab. VIII. 15 a-b. Un código de Ve-
rona lee linteum, pieza de lino, en vez de liceum. Se trataría 
de una pieza de vestir hecha de lino.



100 La búsqueda de objetos robados (Doce Tablas, tab. I. 20; VIII. 15 A). Contexto etnológico ...

Revista Onoba, 2024, Nº 12 https://doi.org/10.33776/onoba.vi12.7933

bien ligero de ropa, para evitar tanto que introduje-
ra bienes que pudieran inculpar al dueño de la casa, 
como que aquel se los pudiera llevar del interior de 
la misma. No sin cierta agudeza hay quien homo-
logó el uso de estos dos objetos, el lanx y el licium, 
con cierto ritual observado en el decorado de pie-
zas arqueológicas procedentes de ajuares funerarios 
etruscos. Veamos, en algunas urnas aparecía una 
decoración de figuras que podían identificarse con 
sacerdotes u oficiantes, gente que sacrificaba, dan-
zarines que llevaban un filum, vitta or ínfula, esto 
es, una banda ceremonial que se ponía en la cabeza 
y que expertos actuales identificaban con el citado 
licium, no como taparrabos o cubridor tradicional 
de partes íntimas. Y el lanx venía a ser un plato de 
sacrificio. Acomodando esta liturgia a la supuesta-
mente indicada en la norma arcaica – recordemos 
que del contenido de la liturgia arcaica sólo nos ha 
llegado esos dos vocablos y que la reconstrucción 
del ritual es fruto de la posterior obra de los los ju-
ristas -, buscar cum lance et licio comenzaría con 
un sacrificio apara aplacar a los dioses por la viola-
ción de la paz de la casa romana donde se iba a en-
trar. El problema es que el término licium en nin-
gún caso significa banda para la cabeza, por lo que 
en otra explicación, se interpreta que lo que el bus-
cador llevaba cerca de la cabeza, en concreto ante 
los ojos, no era el licium sino el lanx, siguiendo a 
Festo, cuya función era poner en él los objetos ha-
llados. Algo a todas luces ciertamente extravagante 
y grotesco (Crawford, 1996, 617; Wolf, 1971, 396-
397; Warmington, 1938, 485; Crook, 1971, 396)75.

En el Oxford Latin Dictionary, el término 
lanx, en su acepción número tres, pág. 1001, con 
relación a las Doce Tablas, era un plato de metal que 
el buscador de objetos robados llevaba unido a la 
cintura por un licium, o cordel, del que luego nos 
ocuparemos, al entrar en la casa en búsqueda de lo 
suyo. Se trataba de un tipo de fuente metálica bien 
diferenciada de un discum o una patera76. A partir 
de aquí, unos tratan de explicar la noticia de Festo 
y hablan del lanx como un plato suspendido por el 
cordel, de la cintura del buscador, pero no delante 
de los ojos (Marchant, 1890, 101). Otros consideran 
el lanx como un vaso de libaciones y el licium, una 

75  Gayo, Inst. III. 193; Fest. p. 117.
76  Dig. XLVII.2.19.1-4: de pondere autem vasorum 

non est necesse loqui: sufficiet igitur ita dici ‘lancem’ 
vel ‘discum’ vel ‘pateram’, cuenco, disco o patera o plato 
de poco fondo. Cada plato de una balanza es un lanx, Suet. 
Vesp. 25. 

venda que se llevaría en la frente, significado erró-
neo como acabamos de ver, y en consecuencia, in-
aceptable (Crook, 1974, 240). Se nombra igualmen-
te como lanx una balanza y cualquiera de los dos 
platos de la misma, e incluso en algún diccionario 
de latín de principios del XVI este vocablo designa-
ba las partes constituyentes de una armadura (Gor-
don, 1970, 61)77. En algún momento se reconstruyó 
e interpretó el término lanx como deformación 
de lax, con significado de engaño, astucia, que en 
combinación con licium, ahora como rastro, pista, 
llegaríamos a  entender como búsqueda “a través de 
la astuta persecución del rastro” del ladrón, una in-
terpretación excesivamente artificiosa y arreglada 
(Schwerin, 1924; Rauch, 1951, 51).   

El lanx fue un objeto apreciado ya en la socie-
dad que utilizó los cementerios de los tiempos de 
la monarquía, la gente que vivió en el Lacio entre 
los siglo VIII y VI. Diez millas al sur de Roma, 
donde ubicamos la villa de Politorium, tenemos el 
yacimiento de Castel di Decima con 300 tumbas, 
datadas en el Lacial III y IV (770-580 a. de C.). 
Muestran diferenciación social y las más ricas, que 
son del siglo VII, contenían un lanx, una espada, 
un pectoral, tres escudos, y uno pequeño carro de 
dos ruedas. El lanx por tanto constituía un objeto 
distintivo y de rango. Hay restos de carros en seis 
tumbas, una de ellas de una mujer cuyo cuerpo es-
taba adornado con un pectoral de oro y ámbar, aros 
de oro pera el pelo, y restos de túnica decorada con 
ámbar y piezas de pasta vítrea. 

Cicerón describía el lanx como un plato cince-
lado de cierto tamaño, distinto de la patella, plato 
de tamaño variable, que en tamaño grande permi-
ten el cincelado con figurillas e imágenes de dioses, 
de alta factura artística, por ejemplo, para prácticas 
religiosas, mientras que los lances pequeños eran 
empleados para comer. La arqueología ha propor-
cionado ejemplares de plata de 33 cms., como uno 
aparecido en 1939 en la villa de Straize, al suroeste 
de Eslovaquia, traido a Panonia en el siglo III d. 
C. como posiblemente un regalo, y enterrado como 
ajuar en la tumba de un jefe bárbaro. Estaba profu-
samente decorado tanto en el centro como alrede-
dor de todo el borde con numerosas escenas en re-
lieve. Suponía una exhaltación de la gens de los Ve-

77  Suet. Vesp. 25. Este Douglas fue un escritor que en 
1512/3 hizo una versión de la Eneida, en una mezcla de los 
dialectos escocés, inglés, francés y latin, muy criticado por 
las inadecuadas traducciones que dio a algunos términos la-
tinos. 



101J. Muñiz Coello

Revista Onoba, 2024, Nº 12https://doi.org/10.33776/onoba.vi12.7933

turii, de hac. el 100 a. de C., a través de su miembro 
Tiberio Veturio. A su vez el autor tardío Trebellius 
Pollio, asegura que la venerabilis femina Calpur-
nia, que vivía en Roma, tenían en su casa un lanx 
que pesaba cien libras (Svoboda, 1968, 125)78. 

Otras interpretaciones parten de la idea de de-
finir el lanx como una especie de espejo mágico, 
algo no atestiguado en el mundo romano, aunque 
sí en el griego, como vemos de algunas pinturas de 
vasijas itálicas griegas de entre los siglos VI-II a. de 
C. (Goldmann, 1918,199 ss.; Rauch, 1951, 51). Según 
esta interpretación, el buscador llevaría el lanx para 
que éste, una vez en el interior de la casa, reflejara el 
lugar donde estaban escondidos los objetos robados, 
e incluso proporcionara una imagen especular del 
ladrón, lo que no deja tampoco de ser tan absurdo 
como innecesario, pues de aparecer los objetos, en 
una primera instancia la acusación recaería auto-
máticamente en el dueño de la casa, sin necesidad 
de que el espejo lo constatara. Al menos antes de 
las interpretaciones de los juristas posteriores a la 
norma. Por su parte, el licium sería una especie de 
taparrabos o cinturón que cubriría el sexo de la per-
sona que buscaba los objetos en la casa. Ciertamen-
te todo muy imaginativo pero poco convincente 
(Rauch, 1951, 51; Olson, 2003, 207)79. 

Pese a ello, la función del lanx como espejo má-
gico contó en su día con amplio número de parti-
darios, que ilustraron esta hipótesis con ejemplos, 
ciertamente interesantes, de tiempos mejor docu-
mentados como fue el Bajo Medievo y comienzos 
de la Edad Moderna europea. Asi, para empezar, 
el plato o lanx de aquella norma arcaica sería un 
espejo, que venía a sustituir a la función del agua, 
elemento en el que se pueden ver reflejadas las co-
sas (Frazer, 1981, 345-349)80. Ya a comienzos del 
siglo XX el epigrafista, arqueólogo y filólogo belga 
Franz Cumont consideraba que unos discos de te-
rracota hallados en Tarento, a mediados del XIX, 
decorados con relieve de un sinfín de figuras divinas 
y animales y plantas simbólicos en relieve, eran de 

78  Cic. Att. VI. 1. 13; Verr. II. 4. 46; in qua ma-
iorum eius expressa ostenderetur historia, SHA, Trig. 
Tyr. XXXII, 5.  

79 quid sit autem licium? quaesitum est. Sed verius 
est consuti genus esse, quo necessariae partes tegeren-
tur, Gaius, III. 193. 

80  Paus. VII. 21. 12; Apul. Apol. 14; SHA Did, Iul., VII. 
10. 1. Adivinar mediante el espejo mágico y otras fórmulas, 
en diversas culturas fue estudiado por el antropólogo J.G. 
Frazer.

carácter mágico (Cumont, 1917, 89 y 100)81. Estos 
espejos habrían perdido su capa metálica exterior, 
donde debían reflejarse las imágenes. En la interpre-
tación de su uso, el operador debía mirar fijamente 
la superficie brillante del metal, y supuestamente en 
un momento dado aparecería una especie de capa 
de niebla que al disiparse, mostraria poco a poco las 
imágenes de las personas u objetos evocados, padres 
difuntos, escenas pasadas o sucesos futuros, etc. Se 
trataba por tanto de la magia de la adivinación, si-
milar a la aplicada por hindúes, chinos y árabes, los 
specularii de la Edad Media (Cumont, 1917, 104 
y 107)82. En mi opinión, la abigarrada decoración 
que presentaban esos discos en la capa o lámina de 
bronce o plata, difícilmente podrían hacer visible 
figura alguna que reflejara como espejo. Tal deco-
ración no parece lo más apropiado para “ver” nada 
a través de ella, es más, estorbaría cualquier visión 
de imágenes que se produjera. Más parece un obje-
to ornamental, cuya extensa variedad de elementos 
que contenía, sí podría hacerlo decorativo, y que 
se fabricara en alguna tienda del ágora de Tarento. 

Dentro de las magia, sabemos que en tiempos 
posteriores al Mundo Romano, se practicaron has-
ta tres tipos de rituales para prevenir el robo, reco-
brar los objetos robados y capturar a los ladrones 
(Benati, 2017, 150). En 1311 el obispo de Londres 
Ralph Baldaock dio órdenes al archidiácono para 
que denunciara a cuantos practicaban la magia para 
recobrar artículos robados usando piedras y espe-
jos, y hay varios ejemplos más del uso de este tipo 
de espejo en los siglos XVI y XVII. Igualmente lo 
condenaba en 1569 el obispo de Worcester, Ingla-
terra. Se trata de la catoptromancia o adivinación 
por el espejo (Kittredge, 1929, 182-203; Maxwell-
Stuart, 1976, 2-4)83. Pero pese a la analogía de este 

81  El tamaño de estos supuestos espejos era de 10 a 50 
cms. de diámetros,), lo que en nuestra opinión los hace in-
útiles para la función de soportar peso alguno, y en con-
secuencia no aptos para soportar los objetos robados y 
encontrados, según la función que algunas otras teorías le 
adjudican. Los discos descritos sí serían espejos, pero sin 
nada que ver con el lanx citado en conexión con las Tablas. 

82  Cumont considera también que podría tratarse de 
una especie de amuletos mágicos para incluir en la tumba 
y acompañar y dar buena suerte al muerto en su viaje al 
más allá. Cita al arqueológo François Lenormant, que le 
encontraba parecido con unos espejos etruscos de bronce, 
confirmando que estos de terracotas habrían perdido su capa 
metálica exterior, y que estaban pensados para hacer apare-
cer las cosas perdidas.  

83  Sobre los espejos mágicos en Inglaterra medieval. 



102 La búsqueda de objetos robados (Doce Tablas, tab. I. 20; VIII. 15 A). Contexto etnológico ...

Revista Onoba, 2024, Nº 12 https://doi.org/10.33776/onoba.vi12.7933

procedimiento inglés con el descrito por el jurista 
Gayo, no podemos asumir que pueda aplicarse la 
misma función en ambos casos. En la norma arcai-
ca, identificado al ladrón mediante el espejo, en una 
nueva interpretación se le atarían las manos con la 
cuerda, licium, que al tener propiedades mágicas, 
impediría que se soltara. En cualquier caso, como 
el ritual había desparecido hacía siglos, en la época 
clásica en la que se ensayó su interpretación era ya 
algo completamente desconocido. En definitiva, en 
la frente o en la cintura, con propiedades mágicas o 
no, como el Cinturón de Venus u otros, o como cor-
del vinculado a la unión y a los encantos amorosos, 
no resulta claro ni convincente para el caso que nos 
ocupa (Maxwell-Stuart, 1976, 2-4). 

Por lo demás, si en las mismas Tablas la magia 
estaba castigada con la muerte, cuando se usaba 
para perjucio de aquellos sobre los que se practica-
ba, buscar al ladrón con magia, como implica que el 
lanx fuera un plato espejo, no podía estar contem-
plado ni permitido en esa norma, que castigaba el 
encantamiento de las cosechas y echar maldiciones 
personales mediante cantos o palabras ofensivas. La 
legislación visigoda, que asumía directamente el 
legado jurídico romano, condenaba severamente el 
uso y consulta de hechiceros y venenos para perju-
dicar a bienes, animales o personas, y preveía penas 
de hasta doscientos azotes y confiscacion de bienes 
(Schwerin, 1925, 50-51)84. 

Atendemos ahora de forma expresa al término 
licium. Según la tradición, el buscador entraba en 
la casa desnudo, pues tan sólo iba ceñido con un 
licium o suerte de cinturón, de modo que nadie pu-
diera acusarle de haber introducido o sacado bienes 
que luego pudiera denunciar como robados. Para 
otros, portar sólo un licium como prenda única 
quería significar sobretodo que a la casa se entraba 
desarmado. En efecto, en los textos clásicos hay re-
ferencias expresas a luchadores que competían ata-
viados exclusivamente con un cinturón, por lo que 
pudiéramos suponer que lo hacían prácticamente 
desnudos. En realidad la desnudez no era real, sen-
su strictu, pues lo que hacían los luchadores era 
ajustarse a la cintura la escasa ropa con la que com-
petían con un cinturón o similar, para que ésta no 
les molestase en el combate. Pero pudiera esto ser 
ir demasiado lejos, pues supone reinterpretar por 

84  Liber iudiciorum de Recesvinto, libro VI, título II.  
La desnudez – licium - da protección al buscador contra el 
hechizo del obstaculizador, según este autor. 

segunda vez lo ya interpretado (Maxwell-Stuart, 
1976, 1; Crawford, 1996, 617; Olson, 2003, 207)85. 

Además de cordel o cinturón, licium tiene otro 
significado interesante. Entre las prendas de vestir 
interiores del romano se citan el subligaculum, el 
campestre y el cinctus, relativos los dos primerios 
a una especie de calzoncillos, taparrabos o pañal que 
se anudaba a cada lado de la cadera y solían llevar 
los actores en el escenario, para cubrir sus partes, o 
los que se ejercitaban en adiestramiento en el Cam-
po de Marte. En definitiva, una prenda suficiente 
cubrír las partes íntimas. El cinctus se refería al 
lizo, hilo fuerte empleado en textura algunos teji-
dos, para sujetar a la cintura por ejemplo, las pren-
das antes citadas. De donde deriva licium, usado en 
la búsqueda de objetos robados, de modo que con 
él se decía que se sujetaba, por ejemplo, el animal 
robado y encontrado (Olson, 2003, 206; Wieacker, 
1956, 459-492)86. Los participantes en las luperca-
lia llevaban este taparrabo, conocido como amicu-
la Junonis, aunque eran descritos como desnudos, 
pues llevaban el pecho y las piernas desnudos. Lue-
go el concepto nudus no implica totalmente des-
nudo, sino ir sin ropa que cubriera pecho y piernas, 
y llevar un licium, ir vestido con la ropa más ligera, 
sujeta mediante el adecuado cordón (Olson, 2003, 
207)87. 

Creemos que junto a la transcripción tradicional, 
cum lance et licio, a falta de otros datos o elemen-
tos, hay otras opciones con no menos validez que la 
consagrada en la jurisprudencia88, si consideramos 
los datos con los que contamos, y acaso más verosí-
miles, si ampliamos el contexto social y cultural en 
el que se insertaba aquella supuesta fórmula sobre 
el hurto. De ser así, la información de Gayo sobre 

85  O sea, licium = única prenda de vestir = ir desnudo = 
ir desarmado. Taparrabos y bandeja; Homero, Il. II. XXIII. 
685-710; Odys. XVIII. 68-69; 75-76; Dion. Hal.  VII. 72. 3  

86  Gayo, III.193; lo llevan los esclavos, como símbolo 
de su condición degradada, Ap. Met. IX. 12. Cic. off. I. 129. 

87  Plut. Rom. XXI.5; Cic. Phil. III.12.
88  En el siglo II d.C. Sexto Pomponio escribió su en-

chiridion sobre el origen del derecho y las magistraturas. 
Indicaba el jurista que después de la aprobación una ley, 
se iniciaba la natural discusión sobre la interpretación de 
la misma, para lo cual estaban los expertos. Así, los furta, 
quae per lancem liciumque, fue el resultado de la discusión 
en interpretación de esos expertos, que no se redactaba ni se 
distinguía con un nombre concreto, pero que convencional-
mente pasó a ser conocida como ius civile, Dig. 1.2.2.5-7, 
probablemente de tiempos de Antonino Pio, autor de un 
liber singularis enchiridii. 



103J. Muñiz Coello

Revista Onoba, 2024, Nº 12https://doi.org/10.33776/onoba.vi12.7933

aquella fórmula arcaica quedaría en entredicho, si 
además creemos a M. Lebois des Guays, abogado 
de comienzos del siglo XIX en la Corte Real fran-
cesa, que aseguraba que el manuscrito que conte-
nía los Instituta de Gayo y que él aseguraba haber 
consultado, no estaba muy legible, pues la primera 
edicion – que desconocemos - ofrecía desde luego 
una lectura muy diferente (Crawford, 1996, 617)89. 

Por nuestra parte, creemos que es posible que la 
reconstrucción e interpretación del cum lance et 
licio, partiese de la homologación del primer tér-
mino, del que se conservarían las letras –lanc-, al 
segundo término, que se juzgaría completo, licio, 
con un significado propio, haciendo necesaria la 
inserción de la copulativa et, para unirlo con el tér-
mino previo. Al estar licio en ablativo, el término 
al que se uniría con et debería estar gualmente en 
ablativo, y de ahí el –lanc- se convertía en lance, 
precedidos de la conjunción cum, que rige ese caso, 
a partir de la reconstrucción de un término, del que 
sólo constaría una c (Pugsley, 1969, 149-150)90. El 
resultado sería un clara elipsis, figura retórica que 
omite elementos de un texto para subrayar y dar 
fluidez al mismo, además de lograr un cierto valor 
mnemotécnico. 

En suma, deteriorada la tabla correspodiente en 
uno de sus apartados sobre el robo, en algún mo-
mento de la cadena de transmisión entre la salida 

89  Descubierto el documento en 1816 por el historiador 
K. Niehbur, en el Palimpsecto de la Biblioteca del Cabildo de 
Verona, Bekker, Holweg y Goeschen sacaron despues una 
copia del códice veronense, la cual impresa por la solicitud 
del último, fue publicada la vez primera en 1820 con el título 
de Gaii Institutionum Commentaii IV, é codice rescrip-
to bibliothecae capitularis Veronensis auspiciis regiae 
Scientiarium Academiae Borussicae nunc primum edi-
ti, Berol. imp. Reimer. Lance podría ser una corrupción 
anterior al tiempo de nuestras fuentes. De igual forma que 
el licium pudo estar conectado a inlicium, convocar a la 
asamblea, de Varr. ling. VI. 86-88; 93. 

90  En muchos casos es tal el estado en que nos han 
llegado los textos, que no pocas veces los autores han ensa-
yado reconstrucciones, que permitieran extraer alguna con-
clusión lógica de la noticia. De ningún modo decimos que 
restitución o reconstrucción deben estar entre los recursos 
a usar por el investigador actual, sólo hacer constar que se 
han hecho y se seguirán haciendo, con resultado que califi-
caríamos de excéptico. Recordemos por ejemplo la arbitra-
ria reconstrucción, por ejemplo, del texto, non dubitamus 
quin lege Aquilia [non] tenea, considerado inaceptable, 
y la palabra noctu, del texto Coll. 7.3. 2-3 (Ulpian XVIII 
ad edictum), considerada corrupta y susutituida. El texto 
substituto sería et si quis [nec manifestum] furem occide-
rit, non dubitamus quin lege Aquilia teneat. 

de los galos de la Ciudad y los comentarios de Ser-
vio Sulpicio y Masurio Sabino, casi cuatrocientos 
años después, un copista o un jurista reconstruyó y 
transcribió donde sólo quedaba c lanc  licio, como 
c(um) lanc(e et) licio, y a partir de ahí, con este 
resultado, se generó la controversia sobre el con-
tenido de aquella ceremonia formal de búsqueda 
de bienes robados, desde confusos términos inter-
pretados. Así, se reconstruía “con un plato o ban-
deja y un cíngulo”, taparrabos o vestidura ligera, 
transcripcion o reconstrucción que ganó autoridad, 
hizo fortuna, siendo asumida por los comentaristas 
y tratadistas de los que tenemos testimonios, sin 
mucho entusiasmo e incluso incredulidad en algún 
caso, como vemos en Gayo e incluso en el gramá-
tico Festo o su epitomizador medieval Paulo, pero 
sin una alternativa que permitiera deshecharla o 
sustituirla91.  

Pensamos que la transcripción cum lance et 
licio, una quaestio o investigación al decir de los 
juristas, para encontrar objetos robados en la casa 
donde se sospechara que pudieran estar, pudo ser 
una formulación errónea a causa del deterioro del 
texto original y su espuria y ficticia reconstrucción 
posterior, a cargo de copistas y juristas. La reve-
rencia hacia documento tan viejo, conectado con 
los heroicos tiempos primitivos, sobrepasó toda 
posición crítica – Gayo, Gelio, Festo,  - y convirtió 
lo transcrito en símbolo a venerar del derecho más 
antiguo. Que podía ser interpretado, pero no reba-
tido. Nosotros no tenemos la respuesta a este enig-
ma, desconocemos cuál fuese en concreto el texto 
original, pero podemos señalar que fueron factibles 
otras transcripciones o reconstrucciones. Siguiendo 
el contexto de una búsqueda de los objetos robados 
en casa ajena.

6. Conclusiones
Llegados a este punto, es lícito preguntarse si 

hallamos la respuesta que aclara el objeto de este 
análisis, esto es, qué hubo detrás de aquellos dos 
términos abstrusos y herméticos que los textos nos 
transmitían, al menos desde el siglo II d. c., aunque 
con referencia a casi siete siglos antes. No hemos 
encontrado nuestro penicilium ni seguramente te-
nemos la capacidad de observación de un Alexan-
der Fleming, de forma que seguimos sin saber con 

91  Como fortuna hizo, sin mayor mérito que otras op-
ciones, la fecha del 753/751 a. de C. para la fundación de 
Roma, debida a Varrón, frente al  1100, 748, 729 y otras, por 
citar un caso bien conocido. 



104 La búsqueda de objetos robados (Doce Tablas, tab. I. 20; VIII. 15 A). Contexto etnológico ...

Revista Onoba, 2024, Nº 12 https://doi.org/10.33776/onoba.vi12.7933

toda certeza qué se establecía en aquella costumbre 
o ley de la que sólo nos habían llegado dos térmi-
nos por todo residuo. En un caso como el presen-
te, hemos creido que cualquier avance en nuestro 
conocimiento debía venir de la ampliación de las 
perspectivas desde las que se obervara el suceso. Si 
del análisis de ambos términos parece que se había 
llegado a un callejón sin salida, en el que se ha es-
tado durante siglos, la ampliación de los textos y 
contextos, de los ámbitos históricos y etnológicos, 
a todas las épocas y sociedades, puede ofrecer datos 
e interpretaciones, una amplitud de miras que ayu-
de a comprender mejor el problema.

Hemos hablado sobre el derecho de propiedad 
sobre los bienes de primera necesidad en las socie-
dades primitivas, la valoración de este derecho se-
gún se trate de bienes privados o comunitarios, los 
derechos de las víctimas de robo a la búsqueda de 
sus bienes, que priman por encima de los del sospe-
choso, las diferentes sanciones establecidas en cada 
caso para el ladrón, y los incentivos punitivos con-
tra éste, de rango variable en la escala según de qué 
sociedad se tratara. El derecho de propiedad y los 
castigos a los infractores en la Biblia y el Código de 
Hammurabi, que dan paso a la intervención divina 
en las resoluciones de los litigios. El robo en la Gre-
cia homérica, una cuestión privada de repercusio-
nes sociales importantes, y en la Atenas del siglo IV 
donde ya observamos la existencia de un ritual en la 
búsqueda de esos bienes, según se hiciese conforme 
a la costumbre o conforme a la ley, y se habla de la 
“desnudez” en el buscador. 

Pero sobre todo, debemos estudiar el robo según 
se recoge en aquel conjunto de normas que dadas a 
conocer como Ley de las Doce Tablas, a mediados 
del siglo V nos transmitía el sentimiento de una so-
ciedad campesina sobre los valores de la propiedad, 
en la Roma Arcaica. Conocer los pormenores de la 
trasnmisión, copiado, manipulación, corrección y 
fijación del texto aprobado a mediados del siglo V 
y que manejaron en el siglo II d. C., entre otras cir-
cunstancias, no es tarea menor y debe tenerrse en 
cuenta a la hora de extraer conclusiones. 

En el tiempo del jurista Gayo, siglo II d. C., y su 
coetáneo el tratadista Aulo Gelio, que incluye lan-
ce et licio entre las modalidades de robo definidas 
por el primeros, leemos en ellos mismos que, tras 
definirlos, reconocen no entender el significado y 
alcance de éste último, hasta decidir despreciarlos 
por absurdos e imposibles. A partir de ahí, las in-

terpretaciones de los estudiosos modernos y con-
temporáneos han sido tan abundantes e ingeniosas 
como improbables e ilógicas. La intervención de la 
magia a través de los espejos, el reflejo de los ob-
jetos en el agua, el plato o fuente para poner en él 
los objetos econtrados, o para no ver a las posibles 
matronas que hubiese en la casa donde se busque, en 
fin, cualquier explicación pintoresca ha tenido ca-
bida en esta historia de significados quiméricos. A 
lo ya expuesto más arriba nosotros podemos sumar 
una última perspectiva. Ambos términos desde el 
punto de vista de su mero contenido etimológico, 
el analísis de ambas palabras en el contexto literario 
donde pudieran haber estado impresas, un análisis 
que supone grandes conjeturas, pero no mayores 
que las que han venido sosteniendo esta polémica 
de la investigación durante siglos.

Veamos dos opciones a la transcripción tradi-
cional. Partiendo de un texto residual consistente, 
como hemos dicho, en: c -lanc-  -licio, podríamos 
transcribir de la siguiente manera: c lanc(ule) (et 
sub) licio, uniendo la  c a lanc, para crear el tér-
míno clancule, un adverbio derivado del adjetivo 
clanculus, que traduciríamos como “de manera 
sigilosa y con vestido sucinto”. La interpretación 
sería la siguiente. El buscador de objetos robados – 
la víctima del robo, en realidad - debía entrar en la 
casa donde sospechase que éstos podían estar, clan-
cule o clanculo, esto es, sigilosamente, a hurtadi-
llas o en secreto, y vestido ligeramente (Thesaurus 
Linguae Latinae, III, 1906/1912, 1260-1261)92. Y 
por qué entrar en la casa “sigilosamente, en secre-

92  Clancule, clanculo o clanculum, advs., occultis-
sime, en secreto, a escondidas, secretamente, con cautela, 
con sigilo, a hurtadillas, usado por Apuleyo, Met. 3,8; 10.14; 
Apol. 40. en Plaut.Am. 523; Cur. 22; Poen. 913; Rud. 57; 
Ter. Eu. 310; Ph. 873; Lucil. 722; 753-754; BH 32.8; OLD, 
1968, 331; Clanculo, oculto, clandestino. Clanculus, Gell. I. 
8. 5. Clancularius, el que hace algo a escondidas, con dolo, 
en secreto. Clanculo, are, sinónimo de occultare, pallia-
re, subacellare. Por su parte el vocablo furtum, deriva de 
furvo, oscuro, sombrío, tenebroso o umbrío - niger – dice 
Labeón, se dice porque se comete clandestinamente y a obs-
curas - quod clam et obscuro fiat et plerumque nocte -  y 
generalmente por la noche: o de fraude, como dice Sabino, 
Dig. XLVII.2.1pr., Paulus 39 ad ed. Furtum, -i, segunda 
acepción, acción secreta, oculta, escondida, OLD, p. 750, 
iam tria lustra puer furto conceptus agebat, Ovid. Fast. 
II. 183; unam legionem furto noctis adgressos, habien-
do atacado el año anterior a una legión, aprovechando la 
obscuridad de la noche, Tac. agr. 34.1. Sub, OLD, 1968, p. 
1834, tercer significado, letra B, equipamento, vestidura,  y 
cuarto, bajo, sub pellibus, sub tunica, sub veste. 



105J. Muñiz Coello

Revista Onoba, 2024, Nº 12https://doi.org/10.33776/onoba.vi12.7933

to”?: Quizás se quisiera obtener el efecto sorpresa, 
esto es, ir a la casa sin previo aviso, sigilosamente, 
para evitar que el dueño de la misma o sus ocupantes 
pudieran sacar o esconder los bienes robados, como 
va vimos supra en un caso griego, de tenerlos, o in-
cluso el dueño tuviera tiempo de huir o esconderse 
de la víctima, evitando así el castigo que sería simi-
lar al asignado para el furtum manifestum93. La 
vestimenta liviana evitaba que el buscador pudiera 
introducir o sacar bienes de la casa, que pudieran 
inculpar al dueño de la misma94. 

En otra reconstrucción, c -lanc-  -licio pudie-
ra transcribirse simplemente como c(um) lan(eo) 
licio, donde no es necesario restaurar et y cuya 
traducción sería “ … con una prenda lanosa o de 
lana”, esto es, quien fuese – el buscador? – debiera 
ir vestido con una ligera prenda de textura lanosa95. 
Se trataría de dos términos, adjetivo y substantivo, 
regidos por la preposición de ablativo c(um), que no 
dan más información sobre la supuesta ceremonia 
que la de la vestimenta obligada en el ritual. Una 
opción más. Tenemos el vocablo planctus, sustan-
tivo derivado del verbo plangor, con significado de 
ruidoso golpe de pecho, lamento, dolor, llanto. Un 
significado que en el contexto se transcribiría: c(um 
p)lanc(to) et (supp)licio. Algo así como “cum 
plancto et supplicio”, “… con lamento - o golpea-
do el pecho - y (llevando) con ofrenda para apla-
car a la correspondiente deidad”. Esto es, en este 
caso se trataría del buscador que entra en casa ajena 
homologándose a un suplicante que se lamenta por 
su intromisión, por lo cual lleva una ofrenda para 
aplacar al dios correspondiente96. 

93  Es más, incluso se puede dar el caso de que el dueño 
de la casa estuviera ausente en ese momento, de viaje, como 
nos indicaban los griegos, Platón, Leyes, 954 A-B. 

94  Una ley de mediados del siglo VII d. C., reinos vi-
sigodos, ordenaba que quien buscaba una cosa robada tenía 
que exponer, reservadamente – ocultamente, oculte - al juez 
qué cosa buscaba, de manera que le diera una descripción 
clara de lo que perdió, para que la verdad no permaneciera 
ignorada por no haber mostrado las señales evidentes, liber 
iudiciorum, VII. 2. 1, lex visigothorum, Recesvinto, me-
diados del siglo VII, sobre los hurtos.  

95  Laneus, a, um, 1) de lana, 2) de textura o apariencia 
lanosa, OLD, 1968, p. 999. Los luperci que corrían alre-
dedor del Palatino iban nudi, aunque con las pieles de las 
víctimas sacrificadas puestas – cabras -, a modo de ligero 
taparrabo, pero no podemos ir más allá, Varr. Ling. VI. 34; 
Dion. Hal.  I. 80.1. 

96  Plango, planctus, segunda acepción, to beat, stri-
ke, golpear para hacer ruido, OLD, 1968, p. 1387, el sentido 
es con ruido, haciendo ruido, ruidosamente. Supplicium, 

No está demás recordar los principales caracte-
res de aquella institución que llamaban supplica-
tio, en pleno vigor en los tiempos homéricos, com-
parables a los de la Roma de las Doce Tablas. En 
un contexto de latente hostilidad, las convenciones 
aceptadas por las comunidades en contacto garanti-
zaban unas relaciones pacíficas. Estas convenciones 
incluían un ritual de gestos, actitudes y expresiones 
bien manifiestas y definidas, de las que tenemos no-
ticia en los poemas homéricos y en la tragedia grie-
ga del siglo V. Fuera de su comunidad el extranjero 
suplicante – así era considerado por el “invadido” 
– debía manifestar que su actitud era opuesta a la 
de un enemigo. Para ello, mostraba con los brazos 
en alto ramos de olivo o laurel atados y adornados 
con hilos de lana – los licios lanosos, ya citados ? 
- , como ofrenda a Zeus, de manera que su actitud 
pacífica pudiera ser vista a distancia. El buscador 
podría asumir el papel del intruso al entrar en casa 
ajena, lo que debía compensar con una ofrenda a la 
divinidad protectora (Gould, 1973, 80,  81 y  95)97. 

Próximo al anfitrión, las palabras del “intruso” 
debían ser respetuosas, mezcladas con lamentos y 
expresiones que expresaran una actitud sumisa y re-
verente, de afectada humillación como convenía a 
gente forastera, con un tono de voz sin arrogancia 
ni vanidad, con prudencia y ojos dulces, y respues-
tas cortas y pausadas. Debían llevar la vestimenta 
adecuada, sin manto de fiesta, la cabeza rapada o 
no, golpeándose el pecho, y delante de su interlocu-
tor, podía hablar intercalando gemidos y lamentos, 
incluso lágrimas en los ojos, alzando los brazos, de 
manera que se subrayara la necesidad que les ha lle-
vado allí, así como la humildad de sus demandas. 
Junto a los interlocutores, los extranjeros que acce-
dían a territorio ajeno debían permanecer arrodilla-
dos o sentados sobre sus piernas, sin descartar que 
en algún momento llegaran a agarrarse a las piernas 
de su interlocutor, en clara actitud rendida, al tiem-
po que le cogían por el mentón con la otra mano98. 

segunda acepción, ofrenda para aplacar a una divinidad con-
creta, supplicatio, OLD, 1968, p. 1883.  

97  Hay al menos treinta y cinco escenas de suplicación 
en los poemas homéricos, de las que 22 fueron aceptadas. La 
súplica es inválida si no se establece un contacto físico entre 
el suplicante y el suplicado. En este caso queda como un acto 
puramente figurativo.

98  Esquilo, Las suplicantes, 21; 175-201; 241; 193; 
334; Las Euménides, 43; 440; Los Siete contra Tebas, 
101; 172; 321; Sófocles, Ayax, 1171; Electra, 1381; Filoctetes, 
484; Edipo rey, 3-5; 183-185; Eurípides, Las suplicantes, 
10; 21-24; 88-90; 95-96; Hom. Il. I. 501; VIII. 371; X. 454; 



106 La búsqueda de objetos robados (Doce Tablas, tab. I. 20; VIII. 15 A). Contexto etnológico ...

Revista Onoba, 2024, Nº 12 https://doi.org/10.33776/onoba.vi12.7933

Aunque para la Roma Arcaica no hay noticia escri-
ta sobre algún derecho de respeto y salvaguarda del 
propio domicilio, no quiere esto decir que, a nivel 
de la comunidad privada, no pudieran funcionar las 
convenciones aceptadas ante una eventual entrada 
en casa ajena. Reproduciéndose la escenificación 
entre el anfitrión y su huésped (Dominguez López, 
1995, 202-214; Blecher, 1975, 279-296, 280)99. En 
cualquier caso, y en tanto las fuentes directas de in-
formación disponibles no aumenten, creemos que 
será dificil aportar más evidencia sobre un asunto 
como el que hemos analizado, que ya era confuso 
y problemático en aquella sociedad, si no contamos 
con nuevos puntos de vista que obtengamos de ma-
terias como el derecho comparado o la antropología. 

Financiación de la investigación
Esta investigación no ha contado con financia-

ción.

Bibliografía
Ampolo, C., (1980),  Le origini di Roma e la «Cité 

antique, MEFRA, 92. 2, 567-576. 
Benati, Ch., (2017), Painted Eyes, Magical Sieges 

and Carved Runes: Charms for   Catching and 
Punishing Thieves in the Medieval and Early 
Modern Germanic Tradition, Magic and Magi-
cians in the Middle Ages and the Early Modern 
Time. The Occult in Pre-Modern Sciences, Me-
dicine, Literature, Religion, and Astrology, A. 
Classen, ed., Berlin 149-218. 

Benson, B.L., (1989) Enforcement of Private Pro-
perty Rights in Primitive Societies: Law wi-
thout Government, The Journal of Liberta-
rian Studies, IX.1,1-26.  

Blecher, M. D., (1975), Aspects of privacy in the 
Civil Law, Revue d’histoire du Droit, 43. 2, 
279-296. 

Bonner, R- J., (1911) Administration of Justice in 
the Age of Homer, CPh, 6.1, 1, 12-36.

XI. 610; XV. 76-77; 661; XXI. 71; Ody. X. 323; 481. Zeus 
protege a los suplicantes, de modo que no es lícito matarlos, 
Eurípides, Ion, 1257. Lo que hoy se considera un enemigo, 
hostis, era el mismo término que nombraba al extranjero en 
las Doce Tablas, Cic. off. I. 37. 

99  En los tiempos primitivos, cuando la base religio-
sa fue fuerte, la invasión del domicilio no estuvo regulada 
como una ofensa pública o privada, pues el invasor atraería 
la furia de los dioses sobre su cabeza. Los latinos llegan a 
Roma como suplicantes, DION. HAL.  VI. 18. 1;3, llevan 
ramos de olivo y se agarran a las rodillas de los senadores. 
Primera mitad del siglo V.  

Cifani, G., (2002), Notes on the rural landscape of 
Central Tyrrhenian Italy in the 6th-5th c. B.C. 
and its social significance, JRA, 15, 248-259.

Cifani, G., (2005), Indicazioni sulla proprietà agra-
ria nella roma arcaica in base all’evidenza ar-
cheologica,  SUBURBIUM II. Il suburbio di 
Roma dalla fine dell età monarchica alla 
nascitá del sistema delle ville (V-II secolo 
a.c.), Ecole Française de Rome, 419, a cura di 
V. Jolivet, C. PavolinI, M. A. Tomei, R. Volpe, 
311-324. 

Cohen, D., (1982), Theft in Plato’s Laws and Athe-
nian Legal Practice, RIDA, XXIX, 121-143.

Cornell, T.J., (1995), The Beginnings of Rome.
IItaly and Rome from the Bronze Age to the 
Punic Wars (c. 1000-264 B. C.), London & 
New York. 

Cornell, ed., T. J., (2013),  The Fragments of the 
Roman Historians, Oxford.

Crawford, M. H., ed., (1996), Roman Statutes, II, 
London.   

Crook, J., (1971),  Review: Some Essays in Roman 
Law, Sympotica Franz Wieacker sexagenario 
Sasbachwaldeni a suis libata, CR 21.3, 396-397. 

Cumont, F., (1917), Disques ou miroirs magiques de 
Tarente’, Rev. Arch. 5th series, 5, 87-107.   

D’Ippolito, F., (1992),  II commento gaiano;163-8, 
Le tracce eliane, Index 20, 279-289.

Dominguez López, E.,(1995), Antecedentes histó-
ricos de la violación de domicilio, El derecho 
penal: de Roma al derecho actual, coord. F. 
Camacho de los Ríos, M. Aránzazu Calzaga 
González, 202-214. 

Drummond, A., (1989), Rome in the fifth century 
I: the social and economic framework, CAH 
VII.2, 113-129.  

Forsythe, G., (2005), A Critical History of Early 
Rome, London, Berkeley & Los Angeles. 

Foster, B.O., transl., (1926), Livy. I. Books I and 
II. Transl., Loeb Classical Library, Harvard/
London.

Frazel, T. D., (2005), “Furtum” and the Description 
of Stolen Objects in Cicero “In Verrem” 2.4, 
AJPh 126.3, 363-376.  

Frazer, J. G., (1981), El folklore en el Antiguo Tes-
tamento, Madrid [1918]. 

Gernet, L., (1985), Antropología de la Grecia An-
tigua, Madrid.

Guillem, J., (1967),  El Latín de las XII Tablas. Hel-
mántica, 57, 341-401.  



107J. Muñiz Coello

Revista Onoba, 2024, Nº 12https://doi.org/10.33776/onoba.vi12.7933

Franciosi, G., (1975/1976), Clan gentilizio e stru-
tture monogamiche. Contributo allo studio 
della famiglia romana  1ª ed. 1-2, Napoli, 6ª 
ed. 1999.  

Goldmann, E.,(1918/1919),Tertia manus und Inter-
tiation im Spurfolge- und Anefangsverfahren 
des fränkischen Rechtes, ZRG. 39, 1918, germ. 
abt. 8. 145 ff. y Bd. 40, 1919, germ. abt. p. 199 ss.

Gordon, C.D., (1970), Gavin Douglas’s Latin Voca-
bulary, Phoenix 24.1, 54-73. 

Gould, J.,(1973), `Hiketeia’, JHS 93, 1973, 74-103. 
Harris, W. V., (1989), Ancient Literacy,  London 

& Cambridge, Ma. 
Harris, E.M. (2021) The Rule of Law in Athe-

nian Democracy and in Plato’s Laws, Jinek, J. 
(ed) The rule of the people and the rule of law 
in classical Greek thought, Prague, 29-44. 

Hermon, E., (1994), Coutumes et lois dans l’histoire 
agraire républicaine, Athenaeum 82, 496-505.  

Jackson, B. S., (1972), Principles and cases: the Theft 
Laws of Hammurabi, Irish Jurist, 7.1,161- 170.

Kenney, E.J., (1989), Libros y lectores en el mundo 
de la antigua Roma, Historia de la Literatu-
ra Clásica II. Literatura Latina, [Cambridge 
1982] Madrid.  

Kittredge, G. L., (1929), Witchcraft in Old and 
New England, Harvard, 182-203.  

Labuschagne, J. M. T., van den Heever, J. A., 
(1991), Theft in rudimentary legal systems: do 
universal characteristics exist?, Comparative 
and International Law Journal of Southern 
Africa, 24, 352-364. 

Lindsay, W., ed., (1913), Paul ex Festus, De verbo-
rum significatu, Lipsiae.  

MacCulloch, J.A., (1908/1927), Crimes and Pu-
nishments (Savage and Primitive), J. Hastin-
gs, Encyclopaedia of Religion and Ethics, IV, 
Edimburgh. 

Marchant, E.C., (1890), On the Ancient Law of 
Searching for Stolen Property, The Classical 
Review, IV, 101-102.

Maine, H. S., (1908), Ancient Law, London [1861].   
Marchant, E. C., (1890), On the Ancient Law of 

Searching for Stolen Property, The Classical 
Review, IV, 101-102. 

Maxwell-Stuart, P.G., (1976), Per lancem et licium, 
G & R 23.1, 1-20. 

Mchale. M. G., ( 2012), Between the Spheres of 
furtum. The Development of Theft from Pri-
vate to Public, University of Michigan.    

Mitchell, R. E., (1996), Ager publicus: public Pro-
perty and Private Wealth during the Roman 
Republic, Privatization in the Ancient Near 
East and Classical World, vol. I, A Collo-
quium held at New York University, Nov. 17-
18, 1994, M. Hudson & B.A. Levine, eds., Cam-
bridge, Ma.

Motta, L., Terrenato, N., (2006), The origins of 
the State par excellence Power and society in 
Iron Age Rome, Haselgrove, C., dir. , Celtes et 
Gaulois, l’Archéologie face à l’Histoire, 4: les 
mutations de la fin de l’âge du Fer. Actes de 
la table ronde de Cambridge, 7-8 juillet 2005, 
Glux-en-Glenne: Bibracte, Centre archéologique 
européen, 225-234. 

Motta, L., & K. Beydler, K., (2021), Agriculture 
in Iron Age and Archaic Italy, A Companion 
to Ancient Agriculture, D. Hollander & T. 
Howe, eds., 399-415.   

Muñiz Coello, J., (2007), Derecho e historia en la 
Sociedad Clasica, BAR 1640, Oxford. 

Olson, K., (2003), Roman Underwear Revisited, 
CW 96.2, 201-210, 206. 

Polak, J. M., (1946), The roman conception of 
the Inviolability of the house, Symbolae Van 
Oven, M. David, B.A.van Groningen, E.M. Mei-
jers, eds., Leiden, 241-268. 

Provinse, J-H., (1937), Underlying sanctions of 
Plains Indian Culture in social anthropo-
logy of North American tribes, University of 
Chicago Press. 

Pugsley, D., (1969), Furtum in the XII Tables, Irish 
Jurist, 4.1, 139-152. 

Puhvel, J., (1983), Homeric Questions and Hittite 
Answers, AJPh, 104.3, 217-227. 

Radin, M., (1948), Symbolae ad Jus et Historiam 
Antiquitatis Pertinentes Julio Christiano 
Van Oven Dedicatae by M. David, B. A. van 
Groningen and E. M. Meijers,1881, (Leiden 
1946), Review by, AJPh, 69.4, 442-445.

Rauch, K., (1951), Spurfolge und Dritthandver-
fahren in der fränkischen Rechtsentwicklung, 
ZRG, germ. abt. 68.1, 1-77.  

Rodnick, D., (1937), Political Structure and Status 
among the Assiniboine Indians, American An-
thropologist, 39.3, 1, 408-416. 

Rotondi, G., (1966 [1912]) Leges publicae populi 
romani, Milano/Hildesheim.



108 La búsqueda de objetos robados (Doce Tablas, tab. I. 20; VIII. 15 A). Contexto etnológico ...

Revista Onoba, 2024, Nº 12 https://doi.org/10.33776/onoba.vi12.7933

Russo, F., (2014), Rhetorical Strategy and juridical 
Subterfuges in Cicero’s “Pro Tullio”, Acta Clas-
sica, 57, 155-164. 

Schwerin, C. F. von, (1924), Die Formen der 
Haussuchung in indogermanischen Rech-
ten, Mannheim-Berlin-Leipzig. 

Szlechter, E., (1983), Le Code de Lipit-lstar, Les 
lois sumériennes, Roma, 55-137.  

Smith, L., (1971) Theft in Primitive Societies, Lam-
bda Alpha Journal of Man, III.2, 52-75. 

Svoboda, B., (1968), The Silver Lanx as Means of 
Propaganda of a Roman Family, JRS 58, 124-
125.  

Thesaurus Linguae Latinae, III, Leipzig, 
1906/1912. 

Traisman, K., (1981), Native Law: Law and Order 
among Eighteenth-Century Cherokee, Great 
Plains, Central Prairie and Woodland Indians, 
American Indian Law Review, 9.2, 273-287.  

Trigger, B.G., (1963), Order and Freedom in Huron 
Society, Anthropologica, 5.2, 151- 169. 

Van der Puy, P. J., (2017), Uis Ingens Aeris Alie-
ni: Agriculture and Debt in the Early Roman 
Republic, c. 450- 287 BC., The Ohio State Uni-
versity. Dissertation presented in partial fulfill-
ment of the requirements for the Degree of Doc-
tor of Philosophy in the Graduate School.

Visscher,F. de, (1925),  La Procedure d’Enquete 
Lance et Licio et les Actions Concepti et Oblati, 
Tijdschrift voor Rechtsgeschiedenis/Legal 
History Review 6.2, 249-277. 

Walker, R.J., (1920), The Ichneutae of Sophocles 
by R. J. Walker, review by J. T. S. JHS, 40. 1, 
131-132. 

Ward, L. H., (1990), Roman Population, Territory, 
Tribe, City, and Army Size from the Republic’s 
Founding to the Veientane War, 509 B.C.-400 
B.C., AJPh 111.1, 5-39, 

Heever, van den, J. A., (1991), Theft in rudimen-
tary legal systems: do universal characteristics 
exist?, Comparative and International Law 
Journal of Southern Africa, 24, 352-364. 

Warmington, E. H., (1938), Lucilius. The Twelve 
Tables, III, London, Harvard, Cambridge Ma.. 

Watson, A., (1973), ‘Ius Aelianum’ and ‘Tripertita’, 
Labeo 19, 26-30.

Watson, A., (1974), Roman Private Law around 
200 B. C., review by J. Crook, CR, 24. 2, 239-
240. 

Wibier, M., (2018), Gaius on Pedantry and Erudi-
tion: The Quaestio Lance et Licio at Institutes, 
193.3, 7CPh 113.4, 485-494.

Wieacker, F., (1956), Zwölftafelprobleme, RIDA, 
3.3, 459-492. 

Wolf, J. G., (1971), Review: Some Essays in Roman 
Law, CR 21, 396-397.  

Zablocka, M., (2004), Quaestio cum lance et licio, 
Iura, 54, 109-121, 


